REPRESENTASI NILAI BUDAYA DALAM SYAIR HOHO NIAS SELATAN

Merri Christina Zalukhu

merrichristinaz@gmail.com

Universitas Nias Raya
Nias Selatan, Sumatera Utara, Indonesia

Abstract: This study examines the representation of cultural values within the
Hoh6 Mesozokho Bu'uldlo chants of South Nias as a form of oral tradition that
preserves collective memory and cultural identity. Departing from previous
scholarship that primarily emphasizes the documentation of performance forms
and functions, this article highlights how cultural values are articulated through
lexical choices, ancestral characterization, the structuring of origin myths, and
the human-nature relationship within the poetic text. The primary data consists
of Hoho texts documented by the Nias Heritage Foundation (Yayasan Pusaka
Nias), supported by ethnographic references, oral tradition studies, and Nias
cultural sources. A qualitative-interpretative analysis was employed, involving
data reduction, thematic coding of values, and the interpretation of
representation—grounded in representation theory—while linking meanings to
the frameworks of cultural memory and narrative identity. Data validity was
maintained through source triangulation and semantic validation via expert and
cultural practitioner review. The findings reveal six dominant values: reverence
for ancestors, human-nature interconnectedness, customary leadership, bravery
and honor, kinship unity, and spirituality. These results affirm that Hohd is not
merely an aesthetic expression, but a vital mechanism for the transmission of
values and the reinforcement of cultural identity for the Nias people, particularly
in the South Nias region.

Key Terms: Hoho, Cultural Values, Oral Literature, Representation, Cultural
Memory, Narrative Identity

Abstract Penelitian ini mengkaji representasi nilai budaya dalam syair
Hoho Mesozokhé Bu’ul6lé (Nias Selatan) sebagai bentuk tradisi lisan yang
memelihara memori kolektif dan identitas kultural. Berbeda dari kajian Hohd
yang umumnya menekankan dokumentasi bentuk dan fungsi pertunjukan,
artikel ini menyoroti bagaimana nilai-nilai budaya diartikulasikan melalui
pilihan diksi, penokohan leluhur, penataan peristiwa asal-usul, serta relasi
manusia-alam dalam teks syair. Data utama berupa teks Hohd yang
terdokumentasi dalam publikasi Yayasan Pusaka Nias, didukung rujukan
etnografi, kajian tradisi lisan, dan sumber kebudayaan Nias. Analisis dilakukan
secara kualitatif interpretatif melalui tahapan reduksi data, pengodean tema
nilai, penafsiran representasi (teori representasi), dan penautan makna pada
kerangka memori budaya serta identitas naratif. Keabsahan data dijaga melalui
triangulasi sumber (pencocokan versi/rujukan) dan validasi makna melalui
pengecekan ahli atau penutur budaya. Hasil penelitian menunjukkan sedikitnya
enam nilai dominan, yaitu: penghormatan pada leluhur, keterikatan manusia-
alam, kepemimpinan adat, keberanian dan kehormatan, persatuan kekerabatan,
serta spiritualitas. Temuan ini menegaskan bahwa Hohd bukan sekadar ekspresi
estetis, melainkan perangkat pewarisan nilai dan penguatan identitas kultural
masyarakat Nias, khususnya bagi masyarakat Nias Selatan.

Kata Kunci: Hoh¢, nilai budaya, sastra lisan, representasi, memori budaya,
identitas naratif

M.C. Zalukhu 43


mailto:merrichristinaz@gmail.com

Pendahuluan

Cerita rakyat, sebagai bagian integral dari warisan budaya suatu masyarakat, memuat nilai-nilai,
norma, dan kearifan lokal yang diwariskan dari generasi ke generasi (Rosliani, 2015). Cerita
rakyat bukan hanya sekadar hiburan, tetapi juga berfungsi sebagai media pendidikan,
pengukuhan identitas sosial, dan pelestarian memori kolektif suatu komunitas (Halfian, 2019).
Dalam konteks masyarakat Nias, cerita rakyat memiliki peran sentral dalam membentuk
pandangan dunia, perilaku, dan interaksi sosial masyarakatnya (Rosliani, 2015). Hoho termasuk
ke dalam folklor lisan dan dapat dianggap sebagai bagian dari cerita rakyat Nias, khususnya
sebagai puisi epik lisan yang mengandung narasi sejarah, nilai-nilai adat, dan pendidikan
karakter masyarakat Nias. Kajian mendalam terhadap representasi nilai budaya dalam syair Hohé
Nias Selatan menjadi krusial dalam memahami kekayaan tradisi lisan dan identitas masyarakat
Nias.

Hoho, sebagai genre sastra lisan, bukan sekadar media hiburan, melainkan wahana kompleks
yang merefleksikan nilai-nilai luhur, norma sosial, dan pandangan dunia masyarakat Nias (Gulo,
2022). Hohé memiliki karakteristik multidimensional, memadukan unsur bahasa yang kaya
dengan musikalitas yang khas, dan dalam beberapa manifestasinya, melibatkan gerak tubuh yang
ekspresif, sehingga menjadi pertunjukan seni yang utuh (Erwin & Maryani, 2022). Sastra, dalam
manifestasi lisan dan tulisan, memainkan peran esensial dalam menyediakan data mengenai
budaya suatu masyarakat, menjadi representasi cara berpikir, bersikap, dan bertindak dalam
menghadapi berbagai fenomena alam, sosial, dan realita kehidupan sehari-hari (astuti & Yuki,
2023). Penelitian mengenai cerita rakyat menjadi penting untuk menggali imajinasi kolektif
masyarakat serta nilai-nilai budaya yang terkandung di dalamnya (Meilinawati et al., 2021).
Cerita rakyat, sebagai bagian dari budaya lokal, terjalin erat dengan tradisi, bahasa, teknologi, dan
norma yang berlaku dalam suatu komunitas (Rahayu et al., 2022).

Nilai-nilai budaya yang terkandung dalam Hohdé Nias Selatan memiliki peran sentral dalam
membentuk karakter dan identitas masyarakat. Hohé bukan hanya sekadar rangkaian kata-kata
indah, tetapi juga cerminan dari sejarah panjang, pengalaman kolektif, dan kearifan lokal yang
diwariskan dari generasi ke generasi (Gulo, 2022). Nilai-nilai seperti gotong royong,
musyawarah, penghormatan terhadap leluhur, dan cinta kasih terhadap sesama menjadi fondasi
utama dalam interaksi sosial dan perilaku individu dalam masyarakat Nias. Representasi nilai
budaya dalam Hohdé Nias Selatan dapat dianalisis secara mendalam dengan memanfaatkan
kerangka teori semiotika, yang memungkinkan peneliti untuk mengurai makna-makna
tersembunyi di balik simbol, metafora, dan narasi yang terkandung dalam syair tersebut. Analisis
semiotika membantu mengidentifikasi bagaimana nilai-nilai budaya direpresentasikan melalui
bahasa, musik, dan pertunjukan, serta bagaimana nilai-nilai tersebut berperan dalam membentuk
identitas dan perilaku masyarakat Nias (Gulo, 2022).

Dalam konteks modernitas dan globalisasi, kajian terhadap representasi nilai budaya dalam Hohd
Nias Selatan menjadi semakin relevan. Di tengah arus informasi dan budaya asing yang deras,
penting untuk menggali dan melestarikan nilai-nilai budaya lokal sebagai benteng pertahanan
identitas dan karakter bangsa. Hohd Nias Selatan sebagai bagian dari budaya lokal adalah sebuah
keniscayaan yang harus dijaga dan dilestarikan (Swarna et al., 2024). Penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi signifikan dalam upaya revitalisasi dan pelestarian Hohd Nias
Selatan, serta meningkatkan kesadaran masyarakat akan pentingnya nilai-nilai budaya lokal
dalam membangun masyarakat yang beradab dan bermartabat. Lebih lanjut, pemahaman
mendalam terhadap nilai-nilai budaya yang terkandung dalam Hohd Nias Selatan dapat menjadi
landasan untuk mengembangkan strategi pendidikan dan kebudayaan yang efektif, yang mampu
menanamkan nilai-nilai luhur tersebut kepada generasi muda, sehingga mereka dapat menjadi
agen perubahan yang berbudaya dan beridentitas.

44 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543 /hiskimalang.v7i2.129



Salah satu contoh jenis Hohé dalam Masyarakat Nias adalah Hohd Sioligd. Hohd ini memiliki fungsi
penting dalam penyelenggaraan pesta adat, simbol kekuatan, penguatan status sosial, perekat
kehidupan masyarakat, komunikasi, nilai estetika, hiburan, pengiring tari, dan pertahanan
budaya (Gulo, 2022). Teks Hohd Sioligd memiliki makna konotatif, yaitu menjalin persatuan dan
kesatuan untuk kemakmuran desa, yang menunjukkan betapa kuatnya masyarakat Nias ketika
bersatu untuk mempertahankan warisan budaya leluhur. Semangat patriotisme dan kebanggaan
terhadap desa dapat ditumbuhkan melalui Hohé Sidligd (Gulo, 2022). Hohé Sidligd digunakan
sebagai media untuk menyampaikan gagasan, pemikiran, atau perasaan dalam upaya memahami
nilai-nilai yang memberikan wawasan budaya (Gulo, 2022). Meskipun pewarisan tradisi musik
lisan Hohd Sioligo semakin berkurang karena perkembangan teknologi, namun tradisi ini belum
sepenuhnya ditinggalkan karena masih ada beberapa orang yang peduli, khususnya kelompok
sanggar Baluseda pimpinan Hikayat Mana6 di desa Bawomataluo (Gulo, 2022).

Dalam menganalisis representasi nilai budaya dalam syair Hohdé Nias Selatan, penelitian ini
menggunakan teori representasi dari Stuart Hall sebagai kerangka konseptual utama. Teori ini
menekankan bahwa representasi adalah proses produksi makna melalui bahasa dan sistem
representasi lainnya, seperti gambar, simbol, dan narasi. Representasi tidak hanya
mencerminkan realitas, tetapi juga membentuk dan mengkonstruksi realitas itu sendiri (Azizan
etal., 2021). Nilai-nilai budaya yang terkandung dalam Hohd tidak hanya mencerminkan realitas
sosial dan budaya masyarakat Nias Selatan, tetapi juga berperan aktif dalam membentuk dan
mengkonstruksi identitas dan karakter masyarakat tersebut. Proses representasi melibatkan
seleksi, penekanan, dan penyederhanaan aspek-aspek tertentu dari realitas, sehingga
menghasilkan representasi yang subjektif dan ideologis (Nurdin, 2021). Selain teori representasi,
penelitian ini juga menggunakan teori semiotika dari Roland Barthes untuk menganalisis makna-
makna simbolik yang terkandung dalam syair Hohé Nias Selatan. Teori semiotika menekankan
bahwa setiap tanda (sign) terdiri dari dua elemen, yaitu penanda (signifier) dan petanda
(signified). Penanda adalah aspek fisik dari tanda, seperti kata-kata, gambar, atau simbol,
sedangkan petanda adalah konsep atau makna yang terkait dengan penanda tersebut (Gulo,
2022). Makna konotatif adalah makna yang bersifat subjektif dan kultural, yang terkait dengan
pengalaman dan nilai-nilai budaya tertentu (Gulo, 2022). Barthes memandang objek teks sebagai
tanda denotatif dan interpretan sebagai konotatif (Gulo, 2022).

Dalam konteks penelitian ini, syair Hohd Nias Selatan dianalisis sebagai sebuah sistem tanda yang
kompleks, yang terdiri dari berbagai elemen, seperti lirik, melodi, dan gerakan tari. Setiap elemen
ini memiliki makna denotatif dan konotatif yang saling terkait dan membentuk keseluruhan
makna dari Hohd. Pemahaman tentang sistem tanda verbal maupun nonverbal sangatlah penting
(Arsitektur, 2019). Untuk memahami fungsi dan peran Hohé dalam masyarakat Nias Selatan,
penelitian ini juga menggunakan teori fungsionalisme dari Bronistaw Malinowski. Teori ini
menekankan bahwa setiap elemen dalam masyarakat memiliki fungsi tertentu yang
berkontribusi terhadap pemeliharaan dan keberlangsungan sistem sosial secara keseluruhan.
Teori ini membantu untuk memahami bagaimana Hohd berfungsi sebagai media untuk
menyampaikan nilai-nilai budaya, memperkuat solidaritas sosial, dan memelihara identitas
budaya masyarakat Nias Selatan (Gulo, 2022).

Kajian tentang tradisi lisan Nias (termasuk Hohd) telah berkembang dalam tiga kecenderungan
utama. Pertama, kajian yang menempatkan Hohd sebagai warisan budaya takbenda dan praktik
musikal-ritual yang melekat pada peristiwa sosial (misalnya upacara adat, pengukuhan, atau
komunikasi antar-kelompok) sehingga menekankan fungsi sosialnya. Kedua, kajian yang
menekankan dokumentasi teks dan konteks pertunjukan Hohd sebagai sastra lisan (struktur,
tema asal-usul, serta peran Hohé dalam pemeliharaan adat). Ketiga, kajian tematik yang
mengaitkan Hohd dengan pembentukan karakter atau nilai tertentu (misalnya patriotisme,
keteladanan, atau solidaritas). Meskipun demikian, terdapat celah penting: nilai budaya dalam
Hoho sering disebut sebagai “ada”, tetapi belum cukup dijelaskan mekanisme representasinya—
yakni bagaimana nilai itu dibangun melalui narasi asal-usul, citra leluhur, oposisi makna (asal-

M.C. Zalukhu 45



pendatang, sakral-profan, harmoni-konflik), serta simbolisasi ruang (tanah, kampung, alam,
langit) yang diulang sebagai penanda identitas. Celah inilah yang diisi artikel ini dengan
memadukan (1) teori representasi untuk membaca cara teks “mewakili” nilai budaya dan (2)
perspektif memori budaya serta identitas naratif untuk menjelaskan mengapa nilai tersebut
bertahan dan bekerja lintas generasi. Dengan demikian, kebaruan penelitian ini terletak pada
fokus analisis: bukan hanya “nilai apa saja” di dalam Hohd, melainkan “bagaimana nilai itu
direpresentasikan dan berfungsi sebagai memori/identitas kolektif” pada syair Hoh6 Mesozokho
Bu'ulolo.

Rumusan masalah dalam penelitian ini adalah (1) Nilai budaya apa saja yang direpresentasikan
dalam syair Hoh6 Mesozokho Bu'ul6l6? (2) Bagaimana strategi representasi nilai tersebut
dibangun melalui narasi asal-usul, diksi, dan simbol ruang-alam? dan (3) Bagaimana nilai-nilai
itu berfungsi sebagai memori budaya dan identitas naratif masyarakat Nias Selatan? Penelitian
ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis representasi nilai budaya dalam syair
Hohé Nias Selatan secara komprehensif. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan
pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana nilai-nilai budaya seperti gotong royong,
musyawarah, penghormatan terhadap leluhur, dan cinta kasih direpresentasikan dalam syair
Hohé Nias Selatan. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk menganalisis bagaimana
representasi nilai budaya dalam syair Hoho Nias Selatan berkontribusi dalam membentuk
identitas dan karakter masyarakat Nias. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya
berkontribusi pada pengembangan ilmu pengetahuan di bidang sastra dan budaya, tetapi juga
memberikan manfaat praktis bagi upaya pelestarian dan pengembangan budaya Nias di era
globalisasi. Melalui pemertahanan nilai budaya lokal, masyarakat dapat menangkal dampak
negatif globalisasi dan terus menjaga nilai-nilai yang diwariskan (Mu’ayyadah et al., 2022).

Metode

Dalam konteks penelitian ini, penggunaan metode deskriptif kualitatif denga pendekatan
etnografi dianggap relevan karena tujuannya adalah untuk memahami secara mendalam
representasi nilai budaya dalam syair Hohé Nias Selatan, yang melibatkan interpretasi makna,
simbol, dan narasi yang terkandung dalam teks tersebut. Data yang dikumpulkan melalui
dokumentasi dianalisis secara komprehensif untuk mengidentifikasi tema-tema sentral, pola-
pola representasi, dan makna-makna yang terkandung dalam syair Hohé Nias Selatan. Proses
analisis data melibatkan penggunaan teknik analisis konten, yang memungkinkan peneliti untuk
mengidentifikasi dan mengklasifikasi unit-unit analisis (kata, frasa, kalimat, atau paragraf) yang
relevan dengan nilai-nilai budaya yang diteliti. Selain itu, peneliti juga menggunakan pendekatan
etnografi untuk memahami konteks sosial dan budaya di mana Hohd Nias Selatan dipraktikkan.

Analisis mendalam terhadap lirik, melodi, dan konteks sosial Hohé memberikan wawasan
tentang bagaimana nilai-nilai ini diinternalisasi dan diekspresikan dalam kehidupan sehari-hari
masyarakat Nias Selatan. Studi pustaka dilakukan untuk mengumpulkan data sekunder yang
relevan dengan topik penelitian, seperti buku, artikel ilmiah, jurnal, dan dokumentasi lainnya
tentang Hoho Nias Selatan dan budaya Nias secara umum. Data sekunder ini digunakan sebagai
landasan teoretis dan empiris untuk menganalisis data primer yang dikumpulkan melalui
observasi, wawancara, dan dokumentasi.

Dokumen berupa buku “Hohé Nias Selatan: Paduan Syair yang Berseni, Bersejarah dan Berkesan
yang ditulis oleh P. Johannes M. Hammerle, OFMCap. Data yang terkumpul kemudian
diklasifikasikan berdasarkan jenis dan muatannya (Jihad & Muhtar, 2020). Setelah data
terkumpul, langkah selanjutnya adalah melakukan analisis data secara mendalam dan
komprehensif. Analisis data dilakukan secara interaktif dan berkelanjutan, dimulai dari tahap
pengumpulan data hingga penulisan laporan penelitian. Teknik analisis konten digunakan untuk
mengidentifikasi dan mengklasifikasikan unit-unit analisis yang relevan dengan nilai-nilai
budaya yang diteliti. Interpretasi mendalam terhadap makna, simbol, dan narasi yang terkandung

46 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543 /hiskimalang.v7i2.129



dalam syair Hohd Nias Selatan dilakukan untuk mengungkap representasi nilai budaya yang
terkandung di dalamnya.

Keabsahan data ditempuh melalui kriteria trustworthiness penelitian kualitatif: (a) triangulasi
sumber, yaitu mencocokkan tema dan rujukan makna dalam teks utama dengan sumber
pendukung (kajian tradisi lisan/etnografi Nias serta dokumen kebudayaan) dan (b) triangulasi
teknik, yakni penguatan interpretasi melalui pembacaan berulang (close reading), pencatatan
jejak analitik (kode-kategori-tema), dan diskusi sejawat (peer debriefing). Seluruh proses
analisis didokumentasikan sebagai audit trail agar penalaran interpretatif dapat ditelusuri.

Temuan dan Pembahasan

Bagian syair Hohd yang dianalisis adalah Hohd "Asal Usul Orang Nias Menurut Hohd
Mesozokhd Bu'ul6lo". Terdapat dua versi Hohd tentang tema yang sama, direkam pada waktu
yang berbeda. Versi pertama dengan judul Ibu Simadulo Hési agak pendek, terhitung 27 ayat.
Sedangkan versi kedua dengan judul Sibowo Do6fi Madala, wanita dari tanah Asia, lebih
panjang, terhitung 137 ayat. Berdasarkan data yang diperoleh, berikut adalah representasi
nilai budaya yang dapat diidentifikasi dari bagian "Asal Usul Orang Nias Menurut Hoho
Mesozokho Bu'ulolo™:

1. Ibu Simadulo Hosi - Versi Pertama

a. Asal Usul dan Migrasi: Syair ini menggambarkan asal usul "Ibu Simadulo Hosi" dari "tanah
seberang” atau "tanah Asia". Hal ini merepresentasikan nilai budaya mengenai asal-usul
leluhur dan narasi migrasi yang membentuk identitas masyarakat Nias.

b. Ketabahan dan Kesendirian: Ibu Simadulo Hosi digambarkan sebagai "ibu yang merana
hatinya," "miskin dan lara," serta "tersiksa dan terhina," yang berlayar sendirian hanya
ditemani seekor anjing. Ini menunjukkan nilai ketabahan, daya tahan, dan kemampuan
untuk bertahan dalam kesulitan, meskipun dalam kesendirian.

C. Pentingnya Keturunan dan Lokasi Geografis: Meskipun sendirian, ia melahirkan anak di
"Pulau Nias" di daerah Mboéronadu, dekat pohon fési dan sungai yang berbunyi. Hal ini
mengindikasikan pentingnya keberlanjutan keturunan dan hubungan erat dengan
lingkungan alam, menunjuk pada nilai pemukiman dan penguasaan wilayah baru.

d. Penamaan dan Identitas: Anak yang lahir diberi nama "Simadulo Hési" atau "Simadulo
Mowacua". Penamaan ini mencerminkan cara masyarakat mengaitkan identitas individu
dengan leluhur atau peristiwa penting.

2. Ibu Simadulo Hési - Versi Kedua

a. Pentingnya Keturunan dan Silsilah: Versi ini berfokus pada kelahiran dua anak kembar
dan kemudian sembilan anak laki-laki dari perkawinan mereka. Ini menegaskan nilai
yang sangat kuat akan silsilah, keberlanjutan garis keturunan, dan kesuburan dalam
budaya Nias.

b. Endogami/Perkawinan dalam Keturunan (historis): Perkawinan antara saudara kembar
dan kemudian di antara anak-anak mereka menunjukkan praktik endogami yang
mungkin pernah ada dalam tradisi asal-usul (perlu dicatat bahwa ini adalah narasi mitos
dan mungkin tidak merefleksikan praktik kontemporer secara langsung).

C. Peran Benda Sakral/Simbolis (Cincin Hara Mas6): Cincin "Hara Mas6" yang digunakan
untuk mencari pasangan hidup merepresentasikan nilai benda-benda sakral atau
simbolis yang memiliki kekuatan spiritual atau makna penting dalam menentukan takdir
atau hubungan sosial.

d. Konflik dan Perdamaian: Konflik (perkelahian 9 hari) di antara sembilan putra di
Boronadu yang kemudian didamaikan oleh Ibu Samihara Luo menunjukkan adanya nilai
dalam penyelesaian konflik dan peran penting seorang ibu atau leluhur dalam menjaga
keharmonisan komunitas.

M.C. Zalukhu 47



e. Pembagian Wilayah dan Warisan: Ibu Samihara Luo membagi tanah kepada anak-
anaknya. Ini merefleksikan nilai-nilai terkait dengan hak kepemilikan tanah, pembagian
warisan, dan penetapan batas-batas wilayah di antara keluarga atau klan.

f.  Pentingnya Hohé (Syair): Instruksi untuk "menyanyikan Hohé kalian" saat mengangkat
beban dan meninggalkan daerah Mbdrénadu menunjukkan nilai penting Hohd sebagai
medium untuk menceritakan sejarah, menularkan ajaran, dan mengikat komunitas. Hohd
menjadi bagian integral dari identitas dan ritual perpisahan atau transisi.

3. Ibu Samihara Luo Sibowo D6fi Madala, Wanita dari Tanah Asia
a. Asal-Usul dan Migrasi (Penguatan): Kembali disebutkan asal wanita dari "tanah Asia"

yang terdampar di Nias. Hal ini mengulang dan memperkuat narasi migrasi leluhur dari
tempat jauh.

b. Kisah Penderitaan dan Ketabahan: Wanita ini "merana hatinya" dan "dihanyutkan di laut
dalam keadaan hamil", menunjukkan nilai ketabahan dan kekuatan dalam menghadapi
cobaan hidup.

C. Simbolisme Pohon Fési: Kepergian wanita ini ke "pokok kayu fési yang paling tinggi di
daerah Mborénadu" bisa melambangkan pencarian perlindungan, tempat berteduh, atau
lokasi penting untuk memulai kehidupan baru.

d. Peran Benda (Cincin Hara Mas6): Seperti versi sebelumnya, cincin ini berperan dalam
mencari pasangan hidup, memperkuat nilai benda-benda simbolis.

e. Penyelesaian Konflik dan Peran Ibu: Ibu Samihara Luo mendamaikan 9 putranya yang
berkelahi. Ini menegaskan nilai pentingnya harmoni dan peran mediasi seorang ibu
dalam menyelesaikan perselisihan keluarga atau komunitas.

Dari ketiga versi ini, terlihat beberapa nilai budaya yang menonjol dalam masyarakat Nias

Selatan:

1. Nilai Genealogi dan Keturunan: Pentingnya silsilah dan keberlanjutan garis keturunan sangat
ditekankan, seringkali melalui kisah-kisah kelahiran dan perkawinan.

2. Nilai Ketabahan dan Adaptasi: Leluhur digambarkan sebagai sosok yang kuat dan mampu
bertahan dalam menghadapi penderitaan dan kesulitan, serta beradaptasi di lingkungan
baru.

3. Nilai Harmoni dan Perdamaian: Adanya konflik yang diselesaikan, terutama oleh figur ibu,
menunjukkan nilai pentingnya menjaga keharmonisan dalam komunitas.

4. Nilai Keterikatan dengan Alam dan Lingkungan: Penjelasan mengenai lokasi-lokasi geografis
seperti sungai, pohon, dan pulau menunjukkan hubungan erat masyarakat dengan alam
sekitar.

5. Nilai Simbolis Benda: Benda-benda seperti cincin atau sayap memiliki makna dan kekuatan
yang lebih dari sekadar objek fisik, mencerminkan kepercayaan pada simbolisme.

6. Pentingnya Tradisi Lisan (Hohd): Hohé sendiri adalah representasi nilai budaya yang
fundamental, berfungsi sebagai media untuk mentransmisikan sejarah, nilai, dan ajaran dari
generasi ke generasi.

Penelitin bertujuan untuk menganalisis bagaimana nilai-nilai budaya masyarakat Nias Selatan
direpresentasikan dalam syair-syair Hoho yang dituturkan oleh Mesozokho Bu'ul616, khususnya
dalam konteks asal usul dan silsilah. Melalui kajian etnografi ini, dapat diidentifikasi beberapa
dimensi nilai yang fundamental, membentuk pandangan dunia (worldview) serta praktik sosial
masyarakat Nias.

1. Konstruksi Identitas melalui Narasi Asal Usul dan Migrasi

Syair Hohé Mesozokhd Bu’ulélo secara konsisten mengawali kisah asal usul orang Nias dengan
figur "Ibu Simadulo Hosi" atau "Ibu Samihara Luo Sibowo Do6fi Madala" yang berasal dari "tanah
Asia" atau "tanah seberang". Narasi ini tidak sekadar berfungsi sebagai mitos penciptaan,
melainkan merepresentasikan nilai fundamental dalam pembentukan identitas kolektif
masyarakat Nias. Perpindahan dari "tanah seberang” menuju "Pulau Nias" menggambarkan
perjalanan heroik dan adaptasi leluhur yang kemudian membentuk fondasi komunitas. Nilai

48 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543 /hiskimalang.v7i2.129



migrasi ini bukan hanya sekadar peristiwa geografis, tetapi juga simbolisasi keberanian,
pencarian kehidupan yang lebih baik, dan kemampuan untuk memulai peradaban di tanah baru.
Hal ini menumbuhkan rasa kebanggaan akan asal-usul yang jauh dan pengakuan terhadap
perjuangan para leluhur.

2. Silsilah dan Keberlanjutan Keturunan sebagai Pilar Sosial

Aspek dominan dalam Hohé ini adalah penekanan kuat pada kelahiran dan keberlanjutan silsilah.
Kedua versi Hohd tentang Ibu Simadulo Hosi secara eksplisit menyebutkan kelahiran anak, dari
anak tunggal hingga sepasang kembar yang kemudian melahirkan sembilan putra. Bahkan pada
versi ketiga, meskipun narasi awal lebih berfokus pada penderitaan ibu, tetap berujung pada
kelahiran dan perkembangan keturunan. Nilai ini menunjukkan betapa pentingnya regenerasi
dan pewarisan garis keturunan dalam struktur masyarakat Nias tradisional. Keturunan dianggap
sebagai kelanjutan eksistensi, kehormatan, dan kekuatan suatu marga atau klan. Fenomena
endogami yang tersirat dalam narasi perkawinan antarsaudara kembar (meskipun perlu
interpretasi lebih lanjut sebagai elemen mitis daripada praktik sosial umum di masa kini) dapat
merefleksikan upaya menjaga kemurnian silsilah atau konsolidasi kekuatan internal pada masa
awal peradaban.

3. Ketabahan, Daya Tahan, dan Peran Perempuan dalam Menghadapi Kesulitan

Figur "Ibu Simadulo Hési" yang "merana hatinya, miskin dan lara, tersiksa dan terhina" dan "Ibu
Samihara Luo Sibowo Do6fi Madala" yang "dalam keadaan hamil dihanyutkan di laut”
merepresentasikan nilai ketabahan dan daya tahan yang luar biasa. Kisah-kisah ini menyoroti
kemampuan perempuan dalam menghadapi penderitaan ekstrem dan bertahan hidup demi
keberlangsungan keturunan. Peran Ibu Samihara Luo sebagai pendamai sembilan putranya yang
berkelahi juga menggarisbawahi nilai penting mediasi dan kepemimpinan perempuan dalam
menjaga harmoni sosial. Ini menunjukkan bahwa kekuatan, baik fisik maupun spiritual, dimiliki
oleh para leluhur perempuan, yang menjadi teladan bagi generasi selanjutnya.

4. Konflik dan Resolusi: Menuju Harmoni Sosial

Munculnya konflik, seperti perkelahian sembilan putra di Bérénadu selama sembilan hari,
merupakan representasi nilai adanya dinamika internal dalam masyarakat. Namun, yang lebih
penting adalah resolusi konflik tersebut. Peran Ibu Samihara Luo yang mendamaikan anak-
anaknya menunjukkan nilai sentral harmoni dan perdamaian dalam tatanan sosial Nias. Resolusi
konflik ini seringkali melibatkan figur otoritas atau kebijaksanaan, seperti ibu leluhur, yang
menegaskan pentingnya menjaga kesatuan dan menghindari perpecahan dalam keluarga besar
atau komunitas. Pembagian tanah oleh Ibu Samihara Luo setelah konflik juga dapat
diinterpretasikan sebagai upaya restrukturisasi sosial untuk memastikan keadilan dan mencegah
konflik di masa mendatang, menunjukkan nilai pentingnya regulasi sosial.

5. Simbolisme dan Makna di Balik Objek Budaya

Penggunaan "cincin Hara Maso, cincin Hara Masa" sebagai alat untuk mencari pasangan hidup
merepresentasikan nilai simbolisme dalam budaya Nias. Cincin ini tidak hanya sebagai perhiasan,
melainkan memiliki kekuatan atau makna penentu takdir dan koneksi spiritual. Hal ini
menunjukkan bahwa masyarakat Nias memandang benda-benda tertentu memiliki esensi dan
kekuatan di luar fungsi materialnya, seringkali terkait dengan keberuntungan, status, atau ikatan
suci. Penggunaan "cincin Hara Masd" sebagai kriteria pencarian jodoh menegaskan bahwa aspek
spiritual atau takdir ilahi berperan penting dalam hal perkawinan.

6. Peran Hoho sebagai Penjaga Memori Kolektif dan Transmisi Nilai

Hoho itu sendiri adalah representasi nilai budaya yang paling fundamental. Frase seperti "kalau
kalian berbicara, bawalah di pertemuan.. kalau kalian hendak meletakkannya di bahu,
nyanyikanlah Hohé kalian" mengindikasikan fungsi Hohé sebagai medium transmisi
pengetahuan, sejarah, dan nilai-nilai moral. Hohé adalah cara masyarakat Nias "melukiskan suatu
situasi atau kejadian dari zaman dulu"”, menjaga memori kolektif, dan memberikan pelajaran bagi

M.C. Zalukhu 49



generasi mendatang. Struktur naratif yang berulang, detail lokasi, dan penamaan tokoh-tokoh
leluhur berfungsi untuk mengukuhkan ingatan kolektif dan memastikan bahwa nilai-nilai yang
terkandung tidak pudar ditelan zaman. Sebagai lagu perpisahan saat meninggalkan daerah
Mboronadu, Hohd juga berfungsi sebagai ritual pengikat identitas dan keberanian dalam
menghadapi transisi kehidupan.

Dari pembahasan ini, terlihat bahwa syair Hohé Mesozokhé Bu’uldlé bukan sekadar kumpulan
cerita, melainkan cerminan yang kaya akan nilai-nilai budaya masyarakat Nias Selatan. Nilai-nilai
seperti keberanian migrasi, pentingnya silsilah dan keturunan, ketabahan perempuan, resolusi
konflik, simbolisme objek, dan fungsi Hohd itu sendiri sebagai penjaga memori kolektif, secara
integral membentuk identitas, pandangan dunia, dan praktik sosial masyarakat Nias Selatan.
Penelitian selanjutnya dapat mendalami bagaimana nilai-nilai ini berinteraksi dengan perubahan
sosial dan modernitas, serta bagaimana Hohd tetap relevan dalam konteks kekinian.

Temuan nilai budaya dalam Hohé perlu dibaca bukan sekadar sebagai “isi pesan”, tetapi sebagai
konstruksi representasi—cara teks memproduksi makna tentang apa yang dianggap baik, layak,
dan benar dalam kebudayaan. Dalam kerangka representasi, pengulangan nama leluhur,
penyebutan asal-usul, dan penandaan ruang (tand/kampung/alam) bekerja sebagai penanda
yang mengunci makna tertentu, sehingga Hohd berfungsi sebagai “peta nilai” yang dipentaskan
dan diingat. Selanjutnya, dalam perspektif memori budaya, narasi asal-usul menempatkan nilai-
nilai inti sebagai memori bersama yang terus direproduksi melalui ritus penceritaan/nyanyian.
Pada tingkat identitas naratif, Hohé membangun “siapa kita” melalui kisah “dari mana kita
berasal” dan “nilai apa yang wajib kita jaga”.

1. Penghormatan kepada leluhur

Nilai penghormatan tampil melalui penonjolan figur leluhur sebagai sumber legitimasi
sejarah, adat, dan norma. Representasi ini menegaskan bahwa otoritas moral tidak berdiri
pada individu hari ini, melainkan pada rantai generasi. Secara fungsional, penghormatan
leluhur menjaga keteraturan sosial: keputusan adat memperoleh daya ikat karena
disandarkan pada “yang sudah ada sejak awal”. Dalam perspektif memori budaya, leluhur
menjadi jangkar ingatan kolektif—nilai diwariskan bukan lewat instruksi langsung,
melainkan lewat pengulangan kisah sakral yang membentuk rasa “kita”.

2. Keterikatan manusia-alam
Hoho menampilkan alam bukan sekadar latar, melainkan bagian dari sistem kehidupan
(ruang tinggal, sumber daya, tanda keselamatan/ancaman). Representasi relasi manusia-
alam ini menguatkan etika hidup selaras: alam dipahami sebagai ruang yang memberi
sekaligus menuntut hormat. Secara sosial, nilai ini menjaga keberlanjutan (cara bertani,
menetap, membangun kampung), sekaligus menegaskan identitas ruang (“tanah kita” bukan
hanya geografis, tetapi moral-kultural).

3. Kepemimpinan adat dan ketertiban sosial
Kepemimpinan direpresentasikan melalui posisi tokoh/figur yang menjadi pusat keputusan
dan pemelihara hukum adat. Nilai yang bekerja di sini adalah legitimasi pemimpin berbasis
adat, bukan semata kekuasaan personal. Fungsi sosialnya adalah memastikan penyelesaian
konflik dan distribusi peran dalam komunitas. Pada level identitas naratif, pemimpin adat
menjadi simbol “cara hidup kita”: Hohé mengingatkan bahwa kepemimpinan ideal adalah
kepemimpinan yang berakar pada norma bersama.

4. Keberanian dan kehormatan
Keberanian hadir sebagai nilai yang terkait dengan martabat (honor) dan kesiapan menjaga
komunitas. Representasi keberanian tidak harus identik dengan kekerasan, melainkan
keberanian moral: berpegang pada keputusan adat, menjaga nama baik keluarga, dan

50 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543 /hiskimalang.v7i2.129



menunaikan tanggung jawab sosial. Di sini, Hohé bekerja sebagai perangkat pembentukan
etos: kehormatan adalah modal sosial yang dijaga melalui tindakan yang selaras norma.

Persatuan kekerabatan dan solidaritas

Nilai persatuan muncul melalui penekanan pada ikatan genealogis, keterhubungan antar-
rumah/keluarga, dan semangat kolektif. Representasinya menempatkan individu sebagai
bagian dari jaringan sosial (bukan entitas terpisah). Secara fungsional, persatuan memastikan
kerja sama, perlindungan sosial, dan keberlangsungan ritus budaya. Dalam memori budaya,
solidaritas menjadi narasi yang terus diulang agar komunitas tidak retak oleh perubahan
zaman.

Spiritualitas dan kesakralan

Spiritualitas tampil melalui keyakinan pada keterhubungan manusia dengan Yang Ilahi/yang
sakral serta tata aturan yang mengatur hubungan tersebut. Representasi sakralitas
memperluas fungsi Hohd: bukan hanya komunikasi sosial, melainkan juga medium
penghayatan religius dan peneguhan batas moral. Nilai ini mengikat perilaku manusia pada
dimensi transenden, sehingga adat dan etika tidak dipahami sekadar kesepakatan sosial,
tetapi bagian dari tatanan kosmik.

Jika kajian-kajian terdahulu cenderung menempatkan Hohé sebagai tradisi lisan yang
berfungsi dalam peristiwa sosial, temuan penelitian ini menegaskan lapisan lanjutnya: Hohd
sebagai mesin representasi nilai yang mengunci memori dan identitas melalui narasi asal-
usul. Dengan demikian, kontribusi artikel ini bukan hanya inventaris nilai, melainkan
argumentasi tentang mekanisme kebudayaan bekerja melalui teks syair.

Simpulan

Penelitian ini mengonfirmasi bahwa syair Hohé Mesozokhé Bu’ulolé bukan sekadar bentuk sastra
lisan, melainkan cerminan yang kaya akan nilai-nilai budaya fundamental masyarakat Nias
Selatan. Melalui analisis etnografi terhadap narasi asal usul, dapat disimpulkan beberapa
representasi nilai budaya yang integral dalam membentuk identitas, pandangan dunia, dan
praktik sosial masyarakat Nias:

1.

Konstruksi Identitas melalui Narasi Asal Usul dan Migrasi: Syair Hohd ini secara konsisten
menggambarkan asal-usul masyarakat Nias dari "tanah Asia" atau "tanah seberang,”
merepresentasikan nilai keberanian, pencarian kehidupan yang lebih baik, dan kemampuan
adaptasi leluhur dalam memulai peradaban di tanah baru. Hal ini menumbuhkan
kebanggaan akan asal-usul yang jauh dan pengakuan terhadap perjuangan leluhur.

Silsilah dan Keberlanjutan Keturunan sebagai Pilar Sosial: Penekanan kuat pada kelahiran
anak dan keberlanjutan silsilah dalam Hohé menegaskan betapa pentingnya regenerasi dan
pewarisan garis keturunan dalam struktur masyarakat Nias tradisional. Keturunan dianggap
sebagai kelanjutan eksistensi, kehormatan, dan kekuatan suatu marga atau klan.
Ketabahan, Daya Tahan, dan Peran Perempuan dalam Menghadapi Kesulitan: Figur leluhur
perempuan, seperti Ibu Simadulo Hési dan Ibu Samihara Luo Sibowo Doéfi Madala, yang
digambarkan menghadapi penderitaan ekstrem dan bertahan hidup, merepresentasikan
nilai ketabahan dan daya tahan yang luar biasa. Peran mereka sebagai pendamai konflik juga
menyoroti nilai penting mediasi dan kepemimpinan perempuan dalam menjaga harmoni
sosial.

Konflik dan Resolusi Menuju Harmoni Sosial: Adanya narasi konflik, seperti perkelahian
antarsaudara, yang kemudian diselesaikan melalui mediasi figur ibu, menunjukkan nilai
sentral harmoni dan perdamaian dalam tatanan sosial Nias. Ini menegaskan pentingnya
menjaga kesatuan dan menghindari perpecahan dalam komunitas.

M.C. Zalukhu 51



5. Simbolisme dan Makna di Balik Objek Budaya: Penggunaan "cincin Hara Maso, cincin Hara
Masa" sebagai alat penentu jodoh merepresentasikan nilai simbolisme dalam budaya Nias.
Benda-benda tertentu dipandang memiliki esensi dan kekuatan di luar fungsi materialnya,
terkait dengan takdir, keberuntungan, atau ikatan suci.

6. Peran Hohdé sebagai Penjaga Memori Kolektif dan Transmisi Nilai: Hohd itu sendiri
merupakan representasi nilai budaya yang fundamental, berfungsi sebagai medium
transmisi pengetahuan, sejarah, dan nilai-nilai moral dari generasi ke generasi. la menjaga
memori kolektif dan memberikan pelajaran hidup, serta berfungsi sebagai ritual pengikat
identitas dalam transisi kehidupan.

Secara keseluruhan, Hohé Mesozokhé Bu’ulélo adalah sebuah entitas budaya yang kompleks dan
multidimensional, memadukan unsur bahasa yang kaya dengan musikalitas khas, dan dalam
beberapa manifestasinya, melibatkan gerak tubuh yang ekspresif, menjadikannya pertunjukan
seni yang utuh. Syair ini secara aktif membentuk dan mengkonstruksi realitas sosial serta
identitas masyarakat Nias Selatan, bukan hanya sekadar mencerminkannya.

Syair Hohé Mesozokho6 Bu’'ul6l6 merepresentasikan nilai budaya utama masyarakat Nias Selatan,
meliputi penghormatan kepada leluhur, keterikatan manusia-alam, kepemimpinan adat,
keberanian dan kehormatan, persatuan kekerabatan, serta spiritualitas. Nilai-nilai tersebut tidak
hadir sebagai nasihat langsung, melainkan dibangun melalui strategi representasi: penonjolan
figur leluhur, penataan kisah asal-usul, dan simbolisasi ruang-alam yang mengikat makna
identitas.

Secara teoretis, artikel ini menunjukkan bahwa Hohd dapat dibaca sebagai praktik representasi
yang menata memori budaya dan identitas naratif komunitas. Secara praktis, temuan ini dapat
menjadi dasar penguatan literasi budaya lokal (bahan ajar, dokumentasi, dan revitalisasi tradisi
lisan). Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus pada satu korpus Hohd tertentu; riset
lanjutan dapat memperluas korpus (lintas wilayah Nias dan lintas jenis Hohd) serta melibatkan
lebih banyak informan untuk memperkaya validasi konteks.

Berdasarkan temuan dan kesimpulan penelitian ini, beberapa saran dapat diajukan:

1. Untuk Pelestarian Budaya: Di tengah arus modernitas dan globalisasi, upaya revitalisasi dan
pelestarian Hohé Nias Selatan perlu terus digalakkan. Ini dapat dilakukan melalui program-
program edukasi, pelatihan, dan pendokumentasian yang lebih intensif, melibatkan generasi
muda agar mereka menjadi agen perubahan yang berbudaya dan beridentitas.

2. Untuk Penelitian Lebih Lanjut: Penelitian selanjutnya dapat mendalami bagaimana nilai-nilai
budaya yang terkandung dalam Hohd berinteraksi dengan perubahan sosial dan modernitas.
Selain itu, eksplorasi terhadap genre Hohd lainnya, seperti Hohé Sioligd yang memiliki fungsi
penting dalam penyelenggaraan pesta adat dan penguatan status sosial, juga dapat
memberikan wawasan lebih luas mengenai representasi nilai budaya Nias Selatan.
Pendekatan komparatif antar-jenis Hohd atau dengan tradisi lisan etnis lain juga dapat
memperkaya kajian.

3. Untuk Pendidikan: Pemahaman mendalam terhadap nilai-nilai budaya yang terkandung
dalam Hohé Nias Selatan dapat menjadi landasan untuk mengembangkan strategi
pendidikan yang efektif. Kurikulum lokal atau kegiatan ekstrakurikuler yang
mengintegrasikan Hohd dapat menanamkan nilai-nilai luhur seperti gotong royong,
musyawarah, penghormatan terhadap leluhur, dan cinta kasih kepada generasi muda.

4. Untuk Masyarakat Nias Selatan: Masyarakat Nias Selatan diharapkan semakin meningkatkan
kesadaran akan pentingnya nilai-nilai budaya lokal yang diwariskan melalui Hohé sebagai
benteng pertahanan identitas dan karakter bangsa. Pemertahanan nilai budaya lokal adalah
keniscayaan yang harus dijaga dan dilestarikan untuk menangkal dampak negatif globalisasi.

52 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543/hiskimalang.v7i2.129



REFERENSI

Arsitektur, A. J. T. (2019). Koeksistensi Alam dan Budaya dalam Arsitektur.
https://doi.org/10.31219/osf.io /9zsmj

Assmann, . (2011). Cultural memory and early civilization: Writing, remembrance, and political
imagination. Cambridge University Press.

Astuti, Y. sri, & Yuki, L. K. (2023). Penerapan Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Lemahnya Minat
Mahasiswa Terhadap Sastra Dan Budaya di Cianjur. Kulturistik Jurnal llmu Bahasa dan
Budaya, 7(1), 72. https://doi.org/10.22225 /kulturistik.7.1.4353

Azizan, N. I,, Ismail, N., Zin, S. M. M., & Zainuddin, F. (2021). Cabaran Membentuk Akhlak Remaja
Melalui Persekitaran Sosial dan Perkembangan Teknologi. Jurnal Pengajian Islam, 14(1),
118. http://jpi.kuis.edu.my/index.php/jpi/article/download/104/85

Djarot, M. (2020). Nilai Sosial dan Makna Pemertahanan Bahasa Melayu Dialek Sambas melalui
Lagu Daerah dalam Album Terigas. Jurnalistrendi Jurnal Linguistik Sastra Dan Pendidikan,
5(2), 116. https://doi.org/10.51673 /jurnalistrendi.v5i2.380

Erwin, E., & Maryani, S. (2022). Nggahi Ncemba Sebagai Wujud Eksprisi: Relasi Antara Bahasa
dan Perilaku Sosial Masyarakat. Pendekar Jurnal Pendidikan Berkarakter, 5(2), 56.
https://doi.org/10.31764 /pendekar.v5i2.9966

Gulo, H. (2022). Tradisi Lisan Hohé Si6ligé Dalam Upaya Menumbuhkan Semangat Patriotisme:
Analisis Teks.

Hammerle, P. ]. M. (2022). Hohd Nias Selatan: Paduan syair yang berseni, bersejarah dan berkesan.
Penerbit Yayasan Pusaka Nias.

Islamita, Y. D., & Maharani, D. (2022). Studi Semiotika Tarian Silampari Kayangan Tinggi yang
Dipertahankan Komunitas Bening di Kota Lubuklinggau. jurnal Inovasi, 16(2), 45.
https://doi.org/10.33557/ji.v16i2.2228

Jihad, S., & Mubhtar, F. (2020). Kontra Persepsi Tuan Guru dan Tokoh Majelis Adat Sasak (MAS)
Lombok Terhadap Pernikahan Adat Sasak dan Implikasinya bagi Masyarakat Sasak.
Istinbath, 19(1). https://doi.org/10.20414/ijhi.v19i1.206

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi. (n.d.). Hoho (Warisan Budaya
Takbenda Indonesia).

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (edisi revisi). Rineka Cipta.
Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. Sage.

M, R. D. Z., & Syawaluddin, S. (2023). Perencanaan Dakwah Da’i dalam Mencegah Kemerosotan
Akhlak Anak di Era Digitalisasi. Munaddhomah Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 4(3),
610. https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v4i3.555

Meilinawati, L., Rachmat, A., & Darmayanti, N. (2021). Refleksi Angan-Angan Kolektif Masyarakat
Subang-Purwakarta dalam Cerita Rakyat. Arif: Jurnal Sastra Dan Kearifan Lokal, 1(1), 151.
https://doi.org/10.21009/arif.011.10

Mu’ayyadah, M., Fatmawati, N., & Nur, D. M. M. (2022). Membangun Moderasi Beragama melalui
Barikan Punden di Desa Ternadi. FIKRI Jurnal Kajian Agama Sosial Dan Budaya, 7(1), 76.
https://doi.org/10.25217 /jf.v7i1.2225

Nurcahyati, U. N., Badriah, L., Rahmadini, F. Y., & Arifin, F. P. (2024). Peran Media Sosial dalam
Mempromosikan Budaya Lokal. Proceeding of International Conference Cultures &
Languages, 2(1), 350. https://doi.org/10.22515/iccl.v2i1.9607

M.C. Zalukhu 53


https://doi.org/10.31219/osf.io/9zsmj

Nurdin, N. (2021). Analisis Semiotik Roland Barthes Terhadap Busana Rimpu Wanita Bima. Jurnal
Ilmiah Mandala Education, 7(3). https://doi.org/10.58258/jime.v7i3.2670

Purwantiasning, A. W. (2022). Tradisi Lisan dalam Arsitektur. NALARs, 21(2), 105.
https://doi.org/10.24853 /nalars.21.2.105-112

Rahayu, S. S, Nurhasanah, E., & Hartati, D. (2022). Warna Lokal dalam Kumpulan Cerpen Sala
Dewi Karya Emil Amir. Lingua Rima Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 11(3),
157. https://doi.org/10.31000/lgrm.v11i3.7292

Ricoeur, P. (1991). Narrative identity. Philosophy Today, 35(1), 73-81.

Sahilanada, Z. N., & Jumino, ]. (2021). Kemampuan Literasi Digital Anggota Pers Mahasiswa
Hayamwuruk Fakultas Ilmu Budaya Universitas Diponegoro dalam Merespon Hoax.
Anuva  Jurnal Kajian Budaya  Perpustakaan Dan Informasi, 5(1), 89.
https://doi.org/10.14710/anuva.5.1.89-99

Sapulette, A. A. (2021). Actors’ Construction in Building Social Harmony in Tamilouw, Seram
Island, = Maluku  Province. Sodality @ Jurnal  Sosiologi  Pedesaan,  9(3).
https://doi.org/10.22500/9202131995

Sasih, A.W., Ananda, A., & Khaidir, A. (2018). Ngukok tradition; A smoking habit in Kubang village.
Proceedings of the International Conferences on Educational, Social Sciences and
Technology - ICESST 2018, 961. https://doi.org/10.29210/20181138

Sumarni, M. L, Jewarut, S., Silvester, S., Melati, F. V., & Kusnanto, K. (2024). Integrasi Nilai Budaya
Lokal Pada Pembelajaran di Sekolah Dasar. Journal of Education Research, 5(3), 2993.
https://doi.org/10.37985/jer.v5i3.1330

Swarna, M. F,, Royani, A., Lestari, S. I, Rahmawati, C. A, & N, A. S. K. D. (2024). Peranan Gen Z
dalam Mempertahankan Budaya Lokal Indonesia di Era Global. Karimah Tauhid., 3(5),
5947. https://doi.org/10.30997 /karimahtauhid.v3i5.13298

Tumonggor, M. K., Karafet, T. M., Hallmark, B., Lansing, ]. S., Sudoyo, H., Hammer, M. F., & Cox, M.
P. (2013). The Indonesian archipelago: An ancient genetic highway linking Asia and the
Pacific. Journal of Human Genetics, 58, 165-173.

Wajdi, F., & Putra, Z. (2021). The Implementation of Elementary Student Character Values Among
the Bajo Tribe through Pancasila Values as Character Building. Social Humanities and
Educational Studies (SHEs) Conference Series, 4(4), 95.
https://doi.org/10.20961/shes.v4i4.50591

54 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543/hiskimalang.v7i2.129



