
M.C. Zalukhu 43 
 

REPRESENTASI NILAI BUDAYA DALAM SYAIR HOHÓ NIAS SELATAN 
 

Merri Christina Zalukhu 
 
 

merrichristinaz@gmail.com 
Universitas Nias Raya 

Nias Selatan, Sumatera Utara, Indonesia 
 

Abstract: This study examines the representation of cultural values within the 
Hohó Mesozokhö Bu’ulölö chants of South Nias as a form of oral tradition that 
preserves collective memory and cultural identity. Departing from previous 
scholarship that primarily emphasizes the documentation of performance forms 
and functions, this article highlights how cultural values are articulated through 
lexical choices, ancestral characterization, the structuring of origin myths, and 
the human–nature relationship within the poetic text. The primary data consists 
of Hohó texts documented by the Nias Heritage Foundation (Yayasan Pusaka 
Nias), supported by ethnographic references, oral tradition studies, and Nias 
cultural sources. A qualitative-interpretative analysis was employed, involving 
data reduction, thematic coding of values, and the interpretation of 
representation—grounded in representation theory—while linking meanings to 
the frameworks of cultural memory and narrative identity. Data validity was 
maintained through source triangulation and semantic validation via expert and 
cultural practitioner review. The findings reveal six dominant values: reverence 
for ancestors, human–nature interconnectedness, customary leadership, bravery 
and honor, kinship unity, and spirituality. These results affirm that Hohó is not 
merely an aesthetic expression, but a vital mechanism for the transmission of 
values and the reinforcement of cultural identity for the Nias people, particularly 
in the South Nias region. 
Key Terms: Hohó, Cultural Values, Oral Literature, Representation, Cultural 
Memory, Narrative Identity  
 
Abstract Penelitian ini mengkaji representasi nilai budaya dalam syair 
Hohó Mesozokhö Bu’ulölö (Nias Selatan) sebagai bentuk tradisi lisan yang 
memelihara memori kolektif dan identitas kultural. Berbeda dari kajian Hohó 
yang umumnya menekankan dokumentasi bentuk dan fungsi pertunjukan, 
artikel ini menyoroti bagaimana nilai-nilai budaya diartikulasikan melalui 
pilihan diksi, penokohan leluhur, penataan peristiwa asal-usul, serta relasi 
manusia–alam dalam teks syair. Data utama berupa teks Hohó yang 
terdokumentasi dalam publikasi Yayasan Pusaka Nias, didukung rujukan 
etnografi, kajian tradisi lisan, dan sumber kebudayaan Nias. Analisis dilakukan 
secara kualitatif interpretatif melalui tahapan reduksi data, pengodean tema 
nilai, penafsiran representasi (teori representasi), dan penautan makna pada 
kerangka memori budaya serta identitas naratif. Keabsahan data dijaga melalui 
triangulasi sumber (pencocokan versi/rujukan) dan validasi makna melalui 
pengecekan ahli atau penutur budaya. Hasil penelitian menunjukkan sedikitnya 
enam nilai dominan, yaitu: penghormatan pada leluhur, keterikatan manusia–
alam, kepemimpinan adat, keberanian dan kehormatan, persatuan kekerabatan, 
serta spiritualitas. Temuan ini menegaskan bahwa Hohó bukan sekadar ekspresi 
estetis, melainkan perangkat pewarisan nilai dan penguatan identitas kultural 
masyarakat Nias, khususnya bagi masyarakat Nias Selatan.   
Kata Kunci: Hohó, nilai budaya, sastra lisan, representasi, memori budaya, 
identitas naratif 

mailto:merrichristinaz@gmail.com


44 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543/hiskimalang.v7i2.129 
 
 

 
Pendahuluan 

Cerita rakyat, sebagai bagian integral dari warisan budaya suatu masyarakat, memuat nilai-nilai, 
norma, dan kearifan lokal yang diwariskan dari generasi ke generasi (Rosliani, 2015). Cerita 
rakyat bukan hanya sekadar hiburan, tetapi juga berfungsi sebagai media pendidikan, 
pengukuhan identitas sosial, dan pelestarian memori kolektif suatu komunitas (Halfian, 2019).  
Dalam konteks masyarakat Nias, cerita rakyat memiliki peran sentral dalam membentuk 
pandangan dunia, perilaku, dan interaksi sosial masyarakatnya (Rosliani, 2015). Hohó termasuk 
ke dalam folklor lisan dan dapat dianggap sebagai bagian dari cerita rakyat Nias, khususnya 
sebagai puisi epik lisan yang mengandung narasi sejarah, nilai-nilai adat, dan pendidikan 
karakter masyarakat Nias. Kajian mendalam terhadap representasi nilai budaya dalam syair Hohó 
Nias Selatan menjadi krusial dalam memahami kekayaan tradisi lisan dan identitas masyarakat 
Nias.  
 
Hohó, sebagai genre sastra lisan, bukan sekadar media hiburan, melainkan wahana kompleks 
yang merefleksikan nilai-nilai luhur, norma sosial, dan pandangan dunia masyarakat Nias (Gulo, 
2022). Hohó memiliki karakteristik multidimensional, memadukan unsur bahasa yang kaya 
dengan musikalitas yang khas, dan dalam beberapa manifestasinya, melibatkan gerak tubuh yang 
ekspresif, sehingga menjadi pertunjukan seni yang utuh (Erwin & Maryani, 2022). Sastra, dalam 
manifestasi lisan dan tulisan, memainkan peran esensial dalam menyediakan data mengenai 
budaya suatu masyarakat, menjadi representasi cara berpikir, bersikap, dan bertindak dalam 
menghadapi berbagai fenomena alam, sosial, dan realita kehidupan sehari-hari (astuti & Yuki, 
2023). Penelitian mengenai cerita rakyat menjadi penting untuk menggali imajinasi kolektif 
masyarakat serta nilai-nilai budaya yang terkandung di dalamnya (Meilinawati et al., 2021). 
Cerita rakyat, sebagai bagian dari budaya lokal, terjalin erat dengan tradisi, bahasa, teknologi, dan 
norma yang berlaku dalam suatu komunitas (Rahayu et al., 2022). 
 
Nilai-nilai budaya yang terkandung dalam Hohó Nias Selatan memiliki peran sentral dalam 
membentuk karakter dan identitas masyarakat. Hohó bukan hanya sekadar rangkaian kata-kata 
indah, tetapi juga cerminan dari sejarah panjang, pengalaman kolektif, dan kearifan lokal yang 
diwariskan dari generasi ke generasi (Gulo, 2022). Nilai-nilai seperti gotong royong, 
musyawarah, penghormatan terhadap leluhur, dan cinta kasih terhadap sesama menjadi fondasi 
utama dalam interaksi sosial dan perilaku individu dalam masyarakat Nias. Representasi nilai 
budaya dalam Hohó Nias Selatan dapat dianalisis secara mendalam dengan memanfaatkan 
kerangka teori semiotika, yang memungkinkan peneliti untuk mengurai makna-makna 
tersembunyi di balik simbol, metafora, dan narasi yang terkandung dalam syair tersebut. Analisis 
semiotika membantu mengidentifikasi bagaimana nilai-nilai budaya direpresentasikan melalui 
bahasa, musik, dan pertunjukan, serta bagaimana nilai-nilai tersebut berperan dalam membentuk 
identitas dan perilaku masyarakat Nias (Gulo, 2022). 
 
Dalam konteks modernitas dan globalisasi, kajian terhadap representasi nilai budaya dalam Hohó 
Nias Selatan menjadi semakin relevan. Di tengah arus informasi dan budaya asing yang deras, 
penting untuk menggali dan melestarikan nilai-nilai budaya lokal sebagai benteng pertahanan 
identitas dan karakter bangsa. Hohó Nias Selatan sebagai bagian dari budaya lokal adalah sebuah 
keniscayaan yang harus dijaga dan dilestarikan (Swarna et al., 2024). Penelitian ini diharapkan 
dapat memberikan kontribusi signifikan dalam upaya revitalisasi dan pelestarian Hohó Nias 
Selatan, serta meningkatkan kesadaran masyarakat akan pentingnya nilai-nilai budaya lokal 
dalam membangun masyarakat yang beradab dan bermartabat. Lebih lanjut, pemahaman 
mendalam terhadap nilai-nilai budaya yang terkandung dalam Hohó Nias Selatan dapat menjadi 
landasan untuk mengembangkan strategi pendidikan dan kebudayaan yang efektif, yang mampu 
menanamkan nilai-nilai luhur tersebut kepada generasi muda, sehingga mereka dapat menjadi 
agen perubahan yang berbudaya dan beridentitas.  
 



M.C. Zalukhu 45 
 

Salah satu contoh jenis Hohó dalam Masyarakat Nias adalah Hohó Siöligö. Hohó ini memiliki fungsi 
penting dalam penyelenggaraan pesta adat, simbol kekuatan, penguatan status sosial, perekat 
kehidupan masyarakat, komunikasi, nilai estetika, hiburan, pengiring tari, dan pertahanan 
budaya (Gulo, 2022). Teks Hohó Siöligö memiliki makna konotatif, yaitu menjalin persatuan dan 
kesatuan untuk kemakmuran desa, yang menunjukkan betapa kuatnya masyarakat Nias ketika 
bersatu untuk mempertahankan warisan budaya leluhur. Semangat patriotisme dan kebanggaan 
terhadap desa dapat ditumbuhkan melalui Hohó Siöligö (Gulo, 2022). Hohó Siöligö digunakan 
sebagai media untuk menyampaikan gagasan, pemikiran, atau perasaan dalam upaya memahami 
nilai-nilai yang memberikan wawasan budaya (Gulo, 2022). Meskipun pewarisan tradisi musik 
lisan Hohó Siöligö semakin berkurang karena perkembangan teknologi, namun tradisi ini belum 
sepenuhnya ditinggalkan karena masih ada beberapa orang yang peduli, khususnya kelompok 
sanggar Baluseda pimpinan Hikayat Manaö di desa Bawomataluo (Gulo, 2022). 
 
Dalam menganalisis representasi nilai budaya dalam syair Hohó Nias Selatan, penelitian ini 
menggunakan teori representasi dari Stuart Hall sebagai kerangka konseptual utama. Teori ini 
menekankan bahwa representasi adalah proses produksi makna melalui bahasa dan sistem 
representasi lainnya, seperti gambar, simbol, dan narasi. Representasi tidak hanya 
mencerminkan realitas, tetapi juga membentuk dan mengkonstruksi realitas itu sendiri (Azizan 
et al., 2021). Nilai-nilai budaya yang terkandung dalam Hohó tidak hanya mencerminkan realitas 
sosial dan budaya masyarakat Nias Selatan, tetapi juga berperan aktif dalam membentuk dan 
mengkonstruksi identitas dan karakter masyarakat tersebut. Proses representasi melibatkan 
seleksi, penekanan, dan penyederhanaan aspek-aspek tertentu dari realitas, sehingga 
menghasilkan representasi yang subjektif dan ideologis (Nurdin, 2021). Selain teori representasi, 
penelitian ini juga menggunakan teori semiotika dari Roland Barthes untuk menganalisis makna-
makna simbolik yang terkandung dalam syair Hohó Nias Selatan. Teori semiotika menekankan 
bahwa setiap tanda (sign) terdiri dari dua elemen, yaitu penanda (signifier) dan petanda 
(signified). Penanda adalah aspek fisik dari tanda, seperti kata-kata, gambar, atau simbol, 
sedangkan petanda adalah konsep atau makna yang terkait dengan penanda tersebut (Gulo, 
2022). Makna konotatif adalah makna yang bersifat subjektif dan kultural, yang terkait dengan 
pengalaman dan nilai-nilai budaya tertentu (Gulo, 2022). Barthes memandang objek teks sebagai 
tanda denotatif dan interpretan sebagai konotatif (Gulo, 2022). 
 
Dalam konteks penelitian ini, syair Hohó Nias Selatan dianalisis sebagai sebuah sistem tanda yang 
kompleks, yang terdiri dari berbagai elemen, seperti lirik, melodi, dan gerakan tari. Setiap elemen 
ini memiliki makna denotatif dan konotatif yang saling terkait dan membentuk keseluruhan 
makna dari Hohó. Pemahaman tentang sistem tanda verbal maupun nonverbal sangatlah penting 
(Arsitektur, 2019). Untuk memahami fungsi dan peran Hohó dalam masyarakat Nias Selatan, 
penelitian ini juga menggunakan teori fungsionalisme dari Bronisław Malinowski. Teori ini 
menekankan bahwa setiap elemen dalam masyarakat memiliki fungsi tertentu yang 
berkontribusi terhadap pemeliharaan dan keberlangsungan sistem sosial secara keseluruhan. 
Teori ini membantu untuk memahami bagaimana Hohó berfungsi sebagai media untuk 
menyampaikan nilai-nilai budaya, memperkuat solidaritas sosial, dan memelihara identitas 
budaya masyarakat Nias Selatan (Gulo, 2022).  
 
Kajian tentang tradisi lisan Nias (termasuk Hohó) telah berkembang dalam tiga kecenderungan 
utama. Pertama, kajian yang menempatkan Hohó sebagai warisan budaya takbenda dan praktik 
musikal–ritual yang melekat pada peristiwa sosial (misalnya upacara adat, pengukuhan, atau 
komunikasi antar-kelompok) sehingga menekankan fungsi sosialnya. Kedua, kajian yang 
menekankan dokumentasi teks dan konteks pertunjukan Hohó sebagai sastra lisan (struktur, 
tema asal-usul, serta peran Hohó dalam pemeliharaan adat). Ketiga, kajian tematik yang 
mengaitkan Hohó dengan pembentukan karakter atau nilai tertentu (misalnya patriotisme, 
keteladanan, atau solidaritas). Meskipun demikian, terdapat celah penting: nilai budaya dalam 
Hohó sering disebut sebagai “ada”, tetapi belum cukup dijelaskan mekanisme representasinya—
yakni bagaimana nilai itu dibangun melalui narasi asal-usul, citra leluhur, oposisi makna (asal–



46 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543/hiskimalang.v7i2.129 
 
 

pendatang, sakral–profan, harmoni–konflik), serta simbolisasi ruang (tanah, kampung, alam, 
langit) yang diulang sebagai penanda identitas. Celah inilah yang diisi artikel ini dengan 
memadukan (1) teori representasi untuk membaca cara teks “mewakili” nilai budaya dan (2) 
perspektif memori budaya serta identitas naratif untuk menjelaskan mengapa nilai tersebut 
bertahan dan bekerja lintas generasi. Dengan demikian, kebaruan penelitian ini terletak pada 
fokus analisis: bukan hanya “nilai apa saja” di dalam Hohó, melainkan “bagaimana nilai itu 
direpresentasikan dan berfungsi sebagai memori/identitas kolektif” pada syair Hohó Mesozokhö 
Bu’ulölö. 
 
Rumusan masalah dalam penelitian ini adalah (1) Nilai budaya apa saja yang direpresentasikan 
dalam syair Hohó Mesozokhö Bu’ulölö? (2) Bagaimana strategi representasi nilai tersebut 
dibangun melalui narasi asal-usul, diksi, dan simbol ruang–alam? dan (3) Bagaimana nilai-nilai 
itu berfungsi sebagai memori budaya dan identitas naratif masyarakat Nias Selatan? Penelitian 
ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis representasi nilai budaya dalam syair 
Hohó Nias Selatan secara komprehensif. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana nilai-nilai budaya seperti gotong royong, 
musyawarah, penghormatan terhadap leluhur, dan cinta kasih direpresentasikan dalam syair 
Hohó Nias Selatan. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk menganalisis bagaimana 
representasi nilai budaya dalam syair Hohó Nias Selatan berkontribusi dalam membentuk 
identitas dan karakter masyarakat Nias. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 
berkontribusi pada pengembangan ilmu pengetahuan di bidang sastra dan budaya, tetapi juga 
memberikan manfaat praktis bagi upaya pelestarian dan pengembangan budaya Nias di era 
globalisasi. Melalui pemertahanan nilai budaya lokal, masyarakat dapat menangkal dampak 
negatif globalisasi dan terus menjaga nilai-nilai yang diwariskan (Mu’ayyadah et al., 2022).  

 
Metode 
Dalam konteks penelitian ini, penggunaan metode deskriptif kualitatif denga pendekatan 
etnografi dianggap relevan karena tujuannya adalah untuk memahami secara mendalam 
representasi nilai budaya dalam syair Hohó Nias Selatan, yang melibatkan interpretasi makna, 
simbol, dan narasi yang terkandung dalam teks tersebut. Data yang dikumpulkan melalui 
dokumentasi dianalisis secara komprehensif untuk mengidentifikasi tema-tema sentral, pola-
pola representasi, dan makna-makna yang terkandung dalam syair Hohó Nias Selatan. Proses 
analisis data melibatkan penggunaan teknik analisis konten, yang memungkinkan peneliti untuk 
mengidentifikasi dan mengklasifikasi unit-unit analisis (kata, frasa, kalimat, atau paragraf) yang 
relevan dengan nilai-nilai budaya yang diteliti. Selain itu, peneliti juga menggunakan pendekatan 
etnografi untuk memahami konteks sosial dan budaya di mana Hohó Nias Selatan dipraktikkan. 
 
Analisis mendalam terhadap lirik, melodi, dan konteks sosial Hohó memberikan wawasan 
tentang bagaimana nilai-nilai ini diinternalisasi dan diekspresikan dalam kehidupan sehari-hari 
masyarakat Nias Selatan. Studi pustaka dilakukan untuk mengumpulkan data sekunder yang 
relevan dengan topik penelitian, seperti buku, artikel ilmiah, jurnal, dan dokumentasi lainnya 
tentang Hohó Nias Selatan dan budaya Nias secara umum. Data sekunder ini digunakan sebagai 
landasan teoretis dan empiris untuk menganalisis data primer yang dikumpulkan melalui 
observasi, wawancara, dan dokumentasi.  
 
Dokumen berupa buku “Hohó Nias Selatan: Paduan Syair yang Berseni, Bersejarah dan Berkesan 
yang ditulis oleh P. Johannes M. Hammerle, OFMCap. Data yang terkumpul kemudian 
diklasifikasikan berdasarkan jenis dan muatannya (Jihad & Muhtar, 2020). Setelah data 
terkumpul, langkah selanjutnya adalah melakukan analisis data secara mendalam dan 
komprehensif. Analisis data dilakukan secara interaktif dan berkelanjutan, dimulai dari tahap 
pengumpulan data hingga penulisan laporan penelitian. Teknik analisis konten digunakan untuk 
mengidentifikasi dan mengklasifikasikan unit-unit analisis yang relevan dengan nilai-nilai 
budaya yang diteliti. Interpretasi mendalam terhadap makna, simbol, dan narasi yang terkandung 



M.C. Zalukhu 47 
 

dalam syair Hohó Nias Selatan dilakukan untuk mengungkap representasi nilai budaya yang 
terkandung di dalamnya. 
 
Keabsahan data ditempuh melalui kriteria trustworthiness penelitian kualitatif: (a) triangulasi 
sumber, yaitu mencocokkan tema dan rujukan makna dalam teks utama dengan sumber 
pendukung (kajian tradisi lisan/etnografi Nias serta dokumen kebudayaan) dan (b) triangulasi 
teknik, yakni penguatan interpretasi melalui pembacaan berulang (close reading), pencatatan 
jejak analitik (kode–kategori–tema), dan diskusi sejawat (peer debriefing). Seluruh proses 
analisis didokumentasikan sebagai audit trail agar penalaran interpretatif dapat ditelusuri. 
 
Temuan dan Pembahasan 
Bagian syair Hohó yang dianalisis adalah Hohó "Asal Usul Orang Nias Menurut Hohó 
Mesozokhö Buʼulölö". Terdapat dua versi Hohó tentang tema yang sama, direkam pada waktu 
yang berbeda. Versi pertama dengan judul Ibu Simadulo Hösi agak pendek, terhitung 27 ayat. 
Sedangkan versi kedua dengan judul Sibowo Döfi Madala, wanita dari tanah Asia, lebih 
panjang, terhitung 137 ayat. Berdasarkan data yang diperoleh, berikut adalah representasi 
nilai budaya yang dapat diidentifikasi dari bagian "Asal Usul Orang Nias Menurut Hohó 
Mesozokhö Buʼulölö": 
 

1. Ibu Simadulo Hösi – Versi Pertama 
a. Asal Usul dan Migrasi: Syair ini menggambarkan asal usul "Ibu Simadulo Hösi" dari "tanah 

seberang" atau "tanah Asia". Hal ini merepresentasikan nilai budaya mengenai asal-usul 
leluhur dan narasi migrasi yang membentuk identitas masyarakat Nias. 

b. Ketabahan dan Kesendirian: Ibu Simadulo Hösi digambarkan sebagai "ibu yang merana 
hatinya," "miskin dan lara," serta "tersiksa dan terhina," yang berlayar sendirian hanya 
ditemani seekor anjing. Ini menunjukkan nilai ketabahan, daya tahan, dan kemampuan 
untuk bertahan dalam kesulitan, meskipun dalam kesendirian. 

c. Pentingnya Keturunan dan Lokasi Geografis: Meskipun sendirian, ia melahirkan anak di 
"Pulau Nias" di daerah Mbörönadu, dekat pohon fösi dan sungai yang berbunyi. Hal ini 
mengindikasikan pentingnya keberlanjutan keturunan dan hubungan erat dengan 
lingkungan alam, menunjuk pada nilai pemukiman dan penguasaan wilayah baru. 

d. Penamaan dan Identitas: Anak yang lahir diberi nama "Simadulo Hösi" atau "Simadulo 
Mowacua". Penamaan ini mencerminkan cara masyarakat mengaitkan identitas individu 
dengan leluhur atau peristiwa penting. 

2. Ibu Simadulo Hösi – Versi Kedua 
a. Pentingnya Keturunan dan Silsilah: Versi ini berfokus pada kelahiran dua anak kembar 

dan kemudian sembilan anak laki-laki dari perkawinan mereka. Ini menegaskan nilai 
yang sangat kuat akan silsilah, keberlanjutan garis keturunan, dan kesuburan dalam 
budaya Nias. 

b. Endogami/Perkawinan dalam Keturunan (historis): Perkawinan antara saudara kembar 
dan kemudian di antara anak-anak mereka menunjukkan praktik endogami yang 
mungkin pernah ada dalam tradisi asal-usul (perlu dicatat bahwa ini adalah narasi mitos 
dan mungkin tidak merefleksikan praktik kontemporer secara langsung). 

c. Peran Benda Sakral/Simbolis (Cincin Hara Masö): Cincin "Hara Masö" yang digunakan 
untuk mencari pasangan hidup merepresentasikan nilai benda-benda sakral atau 
simbolis yang memiliki kekuatan spiritual atau makna penting dalam menentukan takdir 
atau hubungan sosial. 

d. Konflik dan Perdamaian: Konflik (perkelahian 9 hari) di antara sembilan putra di 
Börönadu yang kemudian didamaikan oleh Ibu Samihara Luo menunjukkan adanya nilai 
dalam penyelesaian konflik dan peran penting seorang ibu atau leluhur dalam menjaga 
keharmonisan komunitas. 



48 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543/hiskimalang.v7i2.129 
 
 

e. Pembagian Wilayah dan Warisan: Ibu Samihara Luo membagi tanah kepada anak-
anaknya. Ini merefleksikan nilai-nilai terkait dengan hak kepemilikan tanah, pembagian 
warisan, dan penetapan batas-batas wilayah di antara keluarga atau klan. 

f. Pentingnya Hohó (Syair): Instruksi untuk "menyanyikan Hohó kalian" saat mengangkat 
beban dan meninggalkan daerah Mbörönadu menunjukkan nilai penting Hohó sebagai 
medium untuk menceritakan sejarah, menularkan ajaran, dan mengikat komunitas. Hohó 
menjadi bagian integral dari identitas dan ritual perpisahan atau transisi. 

3. Ibu Samihara Luo Sibowo Döfi Madala, Wanita dari Tanah Asia 
a. Asal-Usul dan Migrasi (Penguatan): Kembali disebutkan asal wanita dari "tanah Asia" 

yang terdampar di Nias. Hal ini mengulang dan memperkuat narasi migrasi leluhur dari 
tempat jauh. 

b. Kisah Penderitaan dan Ketabahan: Wanita ini "merana hatinya" dan "dihanyutkan di laut 
dalam keadaan hamil", menunjukkan nilai ketabahan dan kekuatan dalam menghadapi 
cobaan hidup. 

c. Simbolisme Pohon Fösi: Kepergian wanita ini ke "pokok kayu fösi yang paling tinggi di 
daerah Mbörönadu" bisa melambangkan pencarian perlindungan, tempat berteduh, atau 
lokasi penting untuk memulai kehidupan baru. 

d. Peran Benda (Cincin Hara Masö): Seperti versi sebelumnya, cincin ini berperan dalam 
mencari pasangan hidup, memperkuat nilai benda-benda simbolis.  

e. Penyelesaian Konflik dan Peran Ibu: Ibu Samihara Luo mendamaikan 9 putranya yang 
berkelahi. Ini menegaskan nilai pentingnya harmoni dan peran mediasi seorang ibu 
dalam menyelesaikan perselisihan keluarga atau komunitas. 
Dari ketiga versi ini, terlihat beberapa nilai budaya yang menonjol dalam masyarakat Nias 

Selatan: 
1. Nilai Genealogi dan Keturunan: Pentingnya silsilah dan keberlanjutan garis keturunan sangat 

ditekankan, seringkali melalui kisah-kisah kelahiran dan perkawinan. 
2. Nilai Ketabahan dan Adaptasi: Leluhur digambarkan sebagai sosok yang kuat dan mampu 

bertahan dalam menghadapi penderitaan dan kesulitan, serta beradaptasi di lingkungan 
baru. 

3. Nilai Harmoni dan Perdamaian: Adanya konflik yang diselesaikan, terutama oleh figur ibu, 
menunjukkan nilai pentingnya menjaga keharmonisan dalam komunitas. 

4. Nilai Keterikatan dengan Alam dan Lingkungan: Penjelasan mengenai lokasi-lokasi geografis 
seperti sungai, pohon, dan pulau menunjukkan hubungan erat masyarakat dengan alam 
sekitar. 

5. Nilai Simbolis Benda: Benda-benda seperti cincin atau sayap memiliki makna dan kekuatan 
yang lebih dari sekadar objek fisik, mencerminkan kepercayaan pada simbolisme. 

6. Pentingnya Tradisi Lisan (Hohó): Hohó sendiri adalah representasi nilai budaya yang 
fundamental, berfungsi sebagai media untuk mentransmisikan sejarah, nilai, dan ajaran dari 
generasi ke generasi. 

 
Penelitin bertujuan untuk menganalisis bagaimana nilai-nilai budaya masyarakat Nias Selatan 
direpresentasikan dalam syair-syair Hohó yang dituturkan oleh Mesozokhö Buʼulölö, khususnya 
dalam konteks asal usul dan silsilah. Melalui kajian etnografi ini, dapat diidentifikasi beberapa 
dimensi nilai yang fundamental, membentuk pandangan dunia (worldview) serta praktik sosial 
masyarakat Nias. 
 
1. Konstruksi Identitas melalui Narasi Asal Usul dan Migrasi 
Syair Hohó Mesozokhö Buʼulölö secara konsisten mengawali kisah asal usul orang Nias dengan 
figur "Ibu Simadulo Hösi" atau "Ibu Samihara Luo Sibowo Döfi Madala" yang berasal dari "tanah 
Asia" atau "tanah seberang". Narasi ini tidak sekadar berfungsi sebagai mitos penciptaan, 
melainkan merepresentasikan nilai fundamental dalam pembentukan identitas kolektif 
masyarakat Nias. Perpindahan dari "tanah seberang" menuju "Pulau Nias" menggambarkan 
perjalanan heroik dan adaptasi leluhur yang kemudian membentuk fondasi komunitas. Nilai 



M.C. Zalukhu 49 
 

migrasi ini bukan hanya sekadar peristiwa geografis, tetapi juga simbolisasi keberanian, 
pencarian kehidupan yang lebih baik, dan kemampuan untuk memulai peradaban di tanah baru. 
Hal ini menumbuhkan rasa kebanggaan akan asal-usul yang jauh dan pengakuan terhadap 
perjuangan para leluhur. 

 
2. Silsilah dan Keberlanjutan Keturunan sebagai Pilar Sosial 
Aspek dominan dalam Hohó ini adalah penekanan kuat pada kelahiran dan keberlanjutan silsilah. 
Kedua versi Hohó tentang Ibu Simadulo Hösi secara eksplisit menyebutkan kelahiran anak, dari 
anak tunggal hingga sepasang kembar yang kemudian melahirkan sembilan putra. Bahkan pada 
versi ketiga, meskipun narasi awal lebih berfokus pada penderitaan ibu, tetap berujung pada 
kelahiran dan perkembangan keturunan. Nilai ini menunjukkan betapa pentingnya regenerasi 
dan pewarisan garis keturunan dalam struktur masyarakat Nias tradisional. Keturunan dianggap 
sebagai kelanjutan eksistensi, kehormatan, dan kekuatan suatu marga atau klan. Fenomena 
endogami yang tersirat dalam narasi perkawinan antarsaudara kembar (meskipun perlu 
interpretasi lebih lanjut sebagai elemen mitis daripada praktik sosial umum di masa kini) dapat 
merefleksikan upaya menjaga kemurnian silsilah atau konsolidasi kekuatan internal pada masa 
awal peradaban. 

 
3. Ketabahan, Daya Tahan, dan Peran Perempuan dalam Menghadapi Kesulitan 
Figur "Ibu Simadulo Hösi" yang "merana hatinya, miskin dan lara, tersiksa dan terhina" dan "Ibu 
Samihara Luo Sibowo Döfi Madala" yang "dalam keadaan hamil dihanyutkan di laut" 
merepresentasikan nilai ketabahan dan daya tahan yang luar biasa. Kisah-kisah ini menyoroti 
kemampuan perempuan dalam menghadapi penderitaan ekstrem dan bertahan hidup demi 
keberlangsungan keturunan. Peran Ibu Samihara Luo sebagai pendamai sembilan putranya yang 
berkelahi juga menggarisbawahi nilai penting mediasi dan kepemimpinan perempuan dalam 
menjaga harmoni sosial. Ini menunjukkan bahwa kekuatan, baik fisik maupun spiritual, dimiliki 
oleh para leluhur perempuan, yang menjadi teladan bagi generasi selanjutnya. 

 
4. Konflik dan Resolusi: Menuju Harmoni Sosial 
Munculnya konflik, seperti perkelahian sembilan putra di Börönadu selama sembilan hari, 
merupakan representasi nilai adanya dinamika internal dalam masyarakat. Namun, yang lebih 
penting adalah resolusi konflik tersebut. Peran Ibu Samihara Luo yang mendamaikan anak-
anaknya menunjukkan nilai sentral harmoni dan perdamaian dalam tatanan sosial Nias. Resolusi 
konflik ini seringkali melibatkan figur otoritas atau kebijaksanaan, seperti ibu leluhur, yang 
menegaskan pentingnya menjaga kesatuan dan menghindari perpecahan dalam keluarga besar 
atau komunitas. Pembagian tanah oleh Ibu Samihara Luo setelah konflik juga dapat 
diinterpretasikan sebagai upaya restrukturisasi sosial untuk memastikan keadilan dan mencegah 
konflik di masa mendatang, menunjukkan nilai pentingnya regulasi sosial. 

 
5. Simbolisme dan Makna di Balik Objek Budaya 
Penggunaan "cincin Hara Masö, cincin Hara Masa" sebagai alat untuk mencari pasangan hidup 
merepresentasikan nilai simbolisme dalam budaya Nias. Cincin ini tidak hanya sebagai perhiasan, 
melainkan memiliki kekuatan atau makna penentu takdir dan koneksi spiritual. Hal ini 
menunjukkan bahwa masyarakat Nias memandang benda-benda tertentu memiliki esensi dan 
kekuatan di luar fungsi materialnya, seringkali terkait dengan keberuntungan, status, atau ikatan 
suci. Penggunaan "cincin Hara Masö" sebagai kriteria pencarian jodoh menegaskan bahwa aspek 
spiritual atau takdir ilahi berperan penting dalam hal perkawinan. 

 
6. Peran Hohó sebagai Penjaga Memori Kolektif dan Transmisi Nilai 
Hohó itu sendiri adalah representasi nilai budaya yang paling fundamental. Frase seperti "kalau 
kalian berbicara, bawalah di pertemuan... kalau kalian hendak meletakkannya di bahu, 
nyanyikanlah Hohó kalian" mengindikasikan fungsi Hohó sebagai medium transmisi 
pengetahuan, sejarah, dan nilai-nilai moral. Hohó adalah cara masyarakat Nias "melukiskan suatu 
situasi atau kejadian dari zaman dulu", menjaga memori kolektif, dan memberikan pelajaran bagi 



50 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543/hiskimalang.v7i2.129 
 
 

generasi mendatang. Struktur naratif yang berulang, detail lokasi, dan penamaan tokoh-tokoh 
leluhur berfungsi untuk mengukuhkan ingatan kolektif dan memastikan bahwa nilai-nilai yang 
terkandung tidak pudar ditelan zaman. Sebagai lagu perpisahan saat meninggalkan daerah 
Mbörönadu, Hohó juga berfungsi sebagai ritual pengikat identitas dan keberanian dalam 
menghadapi transisi kehidupan. 
 
Dari pembahasan ini, terlihat bahwa syair Hohó Mesozokhö Buʼulölö bukan sekadar kumpulan 
cerita, melainkan cerminan yang kaya akan nilai-nilai budaya masyarakat Nias Selatan. Nilai-nilai 
seperti keberanian migrasi, pentingnya silsilah dan keturunan, ketabahan perempuan, resolusi 
konflik, simbolisme objek, dan fungsi Hohó itu sendiri sebagai penjaga memori kolektif, secara 
integral membentuk identitas, pandangan dunia, dan praktik sosial masyarakat Nias Selatan. 
Penelitian selanjutnya dapat mendalami bagaimana nilai-nilai ini berinteraksi dengan perubahan 
sosial dan modernitas, serta bagaimana Hohó tetap relevan dalam konteks kekinian. 

Temuan nilai budaya dalam Hohó perlu dibaca bukan sekadar sebagai “isi pesan”, tetapi sebagai 
konstruksi representasi—cara teks memproduksi makna tentang apa yang dianggap baik, layak, 
dan benar dalam kebudayaan. Dalam kerangka representasi, pengulangan nama leluhur, 
penyebutan asal-usul, dan penandaan ruang (tanö/kampung/alam) bekerja sebagai penanda 
yang mengunci makna tertentu, sehingga Hohó berfungsi sebagai “peta nilai” yang dipentaskan 
dan diingat. Selanjutnya, dalam perspektif memori budaya, narasi asal-usul menempatkan nilai-
nilai inti sebagai memori bersama yang terus direproduksi melalui ritus penceritaan/nyanyian. 
Pada tingkat identitas naratif, Hohó membangun “siapa kita” melalui kisah “dari mana kita 
berasal” dan “nilai apa yang wajib kita jaga”. 

1. Penghormatan kepada leluhur 
Nilai penghormatan tampil melalui penonjolan figur leluhur sebagai sumber legitimasi 
sejarah, adat, dan norma. Representasi ini menegaskan bahwa otoritas moral tidak berdiri 
pada individu hari ini, melainkan pada rantai generasi. Secara fungsional, penghormatan 
leluhur menjaga keteraturan sosial: keputusan adat memperoleh daya ikat karena 
disandarkan pada “yang sudah ada sejak awal”. Dalam perspektif memori budaya, leluhur 
menjadi jangkar ingatan kolektif—nilai diwariskan bukan lewat instruksi langsung, 
melainkan lewat pengulangan kisah sakral yang membentuk rasa “kita”. 
 

2. Keterikatan manusia–alam 
Hohó menampilkan alam bukan sekadar latar, melainkan bagian dari sistem kehidupan 
(ruang tinggal, sumber daya, tanda keselamatan/ancaman). Representasi relasi manusia–
alam ini menguatkan etika hidup selaras: alam dipahami sebagai ruang yang memberi 
sekaligus menuntut hormat. Secara sosial, nilai ini menjaga keberlanjutan (cara bertani, 
menetap, membangun kampung), sekaligus menegaskan identitas ruang (“tanah kita” bukan 
hanya geografis, tetapi moral-kultural).  
 

3. Kepemimpinan adat dan ketertiban sosial 
Kepemimpinan direpresentasikan melalui posisi tokoh/figur yang menjadi pusat keputusan 
dan pemelihara hukum adat. Nilai yang bekerja di sini adalah legitimasi pemimpin berbasis 
adat, bukan semata kekuasaan personal. Fungsi sosialnya adalah memastikan penyelesaian 
konflik dan distribusi peran dalam komunitas. Pada level identitas naratif, pemimpin adat 
menjadi simbol “cara hidup kita”: Hohó mengingatkan bahwa kepemimpinan ideal adalah 
kepemimpinan yang berakar pada norma bersama. 
 

4. Keberanian dan kehormatan 
Keberanian hadir sebagai nilai yang terkait dengan martabat (honor) dan kesiapan menjaga 
komunitas. Representasi keberanian tidak harus identik dengan kekerasan, melainkan 
keberanian moral: berpegang pada keputusan adat, menjaga nama baik keluarga, dan 



M.C. Zalukhu 51 
 

menunaikan tanggung jawab sosial. Di sini, Hohó bekerja sebagai perangkat pembentukan 
etos: kehormatan adalah modal sosial yang dijaga melalui tindakan yang selaras norma. 
 

5. Persatuan kekerabatan dan solidaritas 
Nilai persatuan muncul melalui penekanan pada ikatan genealogis, keterhubungan antar-
rumah/keluarga, dan semangat kolektif. Representasinya menempatkan individu sebagai 
bagian dari jaringan sosial (bukan entitas terpisah). Secara fungsional, persatuan memastikan 
kerja sama, perlindungan sosial, dan keberlangsungan ritus budaya. Dalam memori budaya, 
solidaritas menjadi narasi yang terus diulang agar komunitas tidak retak oleh perubahan 
zaman. 
 

6. Spiritualitas dan kesakralan 
Spiritualitas tampil melalui keyakinan pada keterhubungan manusia dengan Yang Ilahi/yang 
sakral serta tata aturan yang mengatur hubungan tersebut. Representasi sakralitas 
memperluas fungsi Hohó: bukan hanya komunikasi sosial, melainkan juga medium 
penghayatan religius dan peneguhan batas moral. Nilai ini mengikat perilaku manusia pada 
dimensi transenden, sehingga adat dan etika tidak dipahami sekadar kesepakatan sosial, 
tetapi bagian dari tatanan kosmik. 

 
Jika kajian-kajian terdahulu cenderung menempatkan Hohó sebagai tradisi lisan yang 
berfungsi dalam peristiwa sosial, temuan penelitian ini menegaskan lapisan lanjutnya: Hohó 
sebagai mesin representasi nilai yang mengunci memori dan identitas melalui narasi asal-
usul. Dengan demikian, kontribusi artikel ini bukan hanya inventaris nilai, melainkan 
argumentasi tentang mekanisme kebudayaan bekerja melalui teks syair. 

 
 
Simpulan 
Penelitian ini mengonfirmasi bahwa syair Hohó Mesozokhö Buʼulölö bukan sekadar bentuk sastra 
lisan, melainkan cerminan yang kaya akan nilai-nilai budaya fundamental masyarakat Nias 
Selatan. Melalui analisis etnografi terhadap narasi asal usul, dapat disimpulkan beberapa 
representasi nilai budaya yang integral dalam membentuk identitas, pandangan dunia, dan 
praktik sosial masyarakat Nias: 
1. Konstruksi Identitas melalui Narasi Asal Usul dan Migrasi: Syair Hohó ini secara konsisten 

menggambarkan asal-usul masyarakat Nias dari "tanah Asia" atau "tanah seberang," 
merepresentasikan nilai keberanian, pencarian kehidupan yang lebih baik, dan kemampuan 
adaptasi leluhur dalam memulai peradaban di tanah baru. Hal ini menumbuhkan 
kebanggaan akan asal-usul yang jauh dan pengakuan terhadap perjuangan leluhur. 

2. Silsilah dan Keberlanjutan Keturunan sebagai Pilar Sosial: Penekanan kuat pada kelahiran 
anak dan keberlanjutan silsilah dalam Hohó menegaskan betapa pentingnya regenerasi dan 
pewarisan garis keturunan dalam struktur masyarakat Nias tradisional. Keturunan dianggap 
sebagai kelanjutan eksistensi, kehormatan, dan kekuatan suatu marga atau klan. 

3. Ketabahan, Daya Tahan, dan Peran Perempuan dalam Menghadapi Kesulitan: Figur leluhur 
perempuan, seperti Ibu Simadulo Hösi dan Ibu Samihara Luo Sibowo Döfi Madala, yang 
digambarkan menghadapi penderitaan ekstrem dan bertahan hidup, merepresentasikan 
nilai ketabahan dan daya tahan yang luar biasa. Peran mereka sebagai pendamai konflik juga 
menyoroti nilai penting mediasi dan kepemimpinan perempuan dalam menjaga harmoni 
sosial. 

4. Konflik dan Resolusi Menuju Harmoni Sosial: Adanya narasi konflik, seperti perkelahian 
antarsaudara, yang kemudian diselesaikan melalui mediasi figur ibu, menunjukkan nilai 
sentral harmoni dan perdamaian dalam tatanan sosial Nias. Ini menegaskan pentingnya 
menjaga kesatuan dan menghindari perpecahan dalam komunitas. 



52 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543/hiskimalang.v7i2.129 
 
 

5. Simbolisme dan Makna di Balik Objek Budaya: Penggunaan "cincin Hara Masö, cincin Hara 
Masa" sebagai alat penentu jodoh merepresentasikan nilai simbolisme dalam budaya Nias. 
Benda-benda tertentu dipandang memiliki esensi dan kekuatan di luar fungsi materialnya, 
terkait dengan takdir, keberuntungan, atau ikatan suci. 

6. Peran Hohó sebagai Penjaga Memori Kolektif dan Transmisi Nilai: Hohó itu sendiri 
merupakan representasi nilai budaya yang fundamental, berfungsi sebagai medium 
transmisi pengetahuan, sejarah, dan nilai-nilai moral dari generasi ke generasi. Ia menjaga 
memori kolektif dan memberikan pelajaran hidup, serta berfungsi sebagai ritual pengikat 
identitas dalam transisi kehidupan. 

 
Secara keseluruhan, Hohó Mesozokhö Buʼulölö adalah sebuah entitas budaya yang kompleks dan 
multidimensional, memadukan unsur bahasa yang kaya dengan musikalitas khas, dan dalam 
beberapa manifestasinya, melibatkan gerak tubuh yang ekspresif, menjadikannya pertunjukan 
seni yang utuh. Syair ini secara aktif membentuk dan mengkonstruksi realitas sosial serta 
identitas masyarakat Nias Selatan, bukan hanya sekadar mencerminkannya. 
 
Syair Hohó Mesozokhö Bu’ulölö merepresentasikan nilai budaya utama masyarakat Nias Selatan, 
meliputi penghormatan kepada leluhur, keterikatan manusia–alam, kepemimpinan adat, 
keberanian dan kehormatan, persatuan kekerabatan, serta spiritualitas. Nilai-nilai tersebut tidak 
hadir sebagai nasihat langsung, melainkan dibangun melalui strategi representasi: penonjolan 
figur leluhur, penataan kisah asal-usul, dan simbolisasi ruang–alam yang mengikat makna 
identitas. 
 
Secara teoretis, artikel ini menunjukkan bahwa Hohó dapat dibaca sebagai praktik representasi 
yang menata memori budaya dan identitas naratif komunitas. Secara praktis, temuan ini dapat 
menjadi dasar penguatan literasi budaya lokal (bahan ajar, dokumentasi, dan revitalisasi tradisi 
lisan). Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus pada satu korpus Hohó tertentu; riset 
lanjutan dapat memperluas korpus (lintas wilayah Nias dan lintas jenis Hohó) serta melibatkan 
lebih banyak informan untuk memperkaya validasi konteks. 
 
Berdasarkan temuan dan kesimpulan penelitian ini, beberapa saran dapat diajukan: 
1. Untuk Pelestarian Budaya: Di tengah arus modernitas dan globalisasi, upaya revitalisasi dan 

pelestarian Hohó Nias Selatan perlu terus digalakkan. Ini dapat dilakukan melalui program-
program edukasi, pelatihan, dan pendokumentasian yang lebih intensif, melibatkan generasi 
muda agar mereka menjadi agen perubahan yang berbudaya dan beridentitas. 

2. Untuk Penelitian Lebih Lanjut: Penelitian selanjutnya dapat mendalami bagaimana nilai-nilai 
budaya yang terkandung dalam Hohó berinteraksi dengan perubahan sosial dan modernitas. 
Selain itu, eksplorasi terhadap genre Hohó lainnya, seperti Hohó Siöligö yang memiliki fungsi 
penting dalam penyelenggaraan pesta adat dan penguatan status sosial, juga dapat 
memberikan wawasan lebih luas mengenai representasi nilai budaya Nias Selatan. 
Pendekatan komparatif antar-jenis Hohó atau dengan tradisi lisan etnis lain juga dapat 
memperkaya kajian. 

3. Untuk Pendidikan: Pemahaman mendalam terhadap nilai-nilai budaya yang terkandung 
dalam Hohó Nias Selatan dapat menjadi landasan untuk mengembangkan strategi 
pendidikan yang efektif. Kurikulum lokal atau kegiatan ekstrakurikuler yang 
mengintegrasikan Hohó dapat menanamkan nilai-nilai luhur seperti gotong royong, 
musyawarah, penghormatan terhadap leluhur, dan cinta kasih kepada generasi muda. 

4. Untuk Masyarakat Nias Selatan: Masyarakat Nias Selatan diharapkan semakin meningkatkan 
kesadaran akan pentingnya nilai-nilai budaya lokal yang diwariskan melalui Hohó sebagai 
benteng pertahanan identitas dan karakter bangsa. Pemertahanan nilai budaya lokal adalah 
keniscayaan yang harus dijaga dan dilestarikan untuk menangkal dampak negatif globalisasi.  

 

  



M.C. Zalukhu 53 
 

REFERENSI 

Arsitektur, A. J. T. (2019). Koeksistensi Alam dan Budaya dalam Arsitektur. 
https://doi.org/10.31219/osf.io/9zsmj  

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization: Writing, remembrance, and political 
imagination. Cambridge University Press. 

Astuti, Y. sri, & Yuki, L. K. (2023). Penerapan Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Lemahnya Minat 
Mahasiswa Terhadap Sastra Dan Budaya di Cianjur. Kulturistik Jurnal Ilmu Bahasa dan 
Budaya, 7(1), 72. https://doi.org/10.22225/kulturistik.7.1.4353  

Azizan, N. I., Ismail, N., Zin, S. M. M., & Zainuddin, F. (2021). Cabaran Membentuk Akhlak Remaja 
Melalui Persekitaran Sosial dan Perkembangan Teknologi. Jurnal Pengajian Islam, 14(1), 
118. http://jpi.kuis.edu.my/index.php/jpi/article/download/104/85  

Djarot, M. (2020). Nilai Sosial dan Makna Pemertahanan Bahasa Melayu Dialek Sambas melalui 
Lagu Daerah dalam Album Terigas. Jurnalistrendi Jurnal Linguistik Sastra Dan Pendidikan, 
5(2), 116. https://doi.org/10.51673/jurnalistrendi.v5i2.380  

Erwin, E., & Maryani, S. (2022). Nggahi Ncemba Sebagai Wujud Eksprisi: Relasi Antara Bahasa 
dan Perilaku Sosial Masyarakat. Pendekar Jurnal Pendidikan Berkarakter, 5(2), 56. 
https://doi.org/10.31764/pendekar.v5i2.9966  

Gulo, H. (2022). Tradisi Lisan Hohó Siöligö Dalam Upaya Menumbuhkan Semangat Patriotisme: 
Analisis Teks.  

Hämmerle, P. J. M. (2022). Hohó Nias Selatan: Paduan syair yang berseni, bersejarah dan berkesan. 
Penerbit Yayasan Pusaka Nias. 

Islamita, Y. D., & Maharani, D. (2022). Studi Semiotika Tarian Silampari Kayangan Tinggi yang 
Dipertahankan Komunitas Bening di Kota Lubuklinggau. Jurnal Inovasi, 16(2), 45. 
https://doi.org/10.33557/ji.v16i2.2228  

Jihad, S., & Muhtar, F. (2020). Kontra Persepsi Tuan Guru dan Tokoh Majelis Adat Sasak (MAS) 
Lombok Terhadap Pernikahan Adat Sasak dan Implikasinya bagi Masyarakat Sasak. 
Istinbath, 19(1). https://doi.org/10.20414/ijhi.v19i1.206  

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi. (n.d.). Hoho (Warisan Budaya 
Takbenda Indonesia). 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (edisi revisi). Rineka Cipta. 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. Sage. 

M, R. D. Z., & Syawaluddin, S. (2023). Perencanaan Dakwah Da’i dalam Mencegah Kemerosotan 
Akhlak Anak di Era Digitalisasi. Munaddhomah Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 4(3), 
610. https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v4i3.555  

Meilinawati, L., Rachmat, A., & Darmayanti, N. (2021). Refleksi Angan-Angan Kolektif Masyarakat 
Subang–Purwakarta dalam Cerita Rakyat. Arif: Jurnal Sastra Dan Kearifan Lokal, 1(1), 151. 
https://doi.org/10.21009/arif.011.10  

Mu’ayyadah, M., Fatmawati, N., & Nur, D. M. M. (2022). Membangun Moderasi Beragama melalui 
Barikan Punden di Desa Ternadi. FIKRI Jurnal Kajian Agama Sosial Dan Budaya, 7(1), 76. 
https://doi.org/10.25217/jf.v7i1.2225  

Nurcahyati, U. N., Badriah, L., Rahmadini, F. Y., & Arifin, F. P. (2024). Peran Media Sosial dalam 
Mempromosikan Budaya Lokal. Proceeding of International Conference Cultures & 
Languages, 2(1), 350. https://doi.org/10.22515/iccl.v2i1.9607  

https://doi.org/10.31219/osf.io/9zsmj


54 | Jurnal Pembelajaran Sastra Vol.7 No.1(2025) - DOI: 10.51543/hiskimalang.v7i2.129 
 
 

Nurdin, N. (2021). Analisis Semiotik Roland Barthes Terhadap Busana Rimpu Wanita Bima. Jurnal 
Ilmiah Mandala Education, 7(3). https://doi.org/10.58258/jime.v7i3.2670  

Purwantiasning, A. W. (2022). Tradisi Lisan dalam Arsitektur. NALARs, 21(2), 105. 
https://doi.org/10.24853/nalars.21.2.105-112  

Rahayu, S. S., Nurhasanah, E., & Hartati, D. (2022). Warna Lokal dalam Kumpulan Cerpen Sala 
Dewi Karya Emil Amir. Lingua Rima Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 11(3), 
157. https://doi.org/10.31000/lgrm.v11i3.7292  

Ricoeur, P. (1991). Narrative identity. Philosophy Today, 35(1), 73–81. 

Sahilanada, Z. N., & Jumino, J. (2021). Kemampuan Literasi Digital Anggota Pers Mahasiswa 
Hayamwuruk Fakultas Ilmu Budaya Universitas Diponegoro dalam Merespon Hoax. 
Anuva Jurnal Kajian Budaya Perpustakaan Dan Informasi, 5(1), 89. 
https://doi.org/10.14710/anuva.5.1.89-99  

Sapulette, A. A. (2021). Actors’ Construction in Building Social Harmony in Tamilouw, Seram 
Island, Maluku Province. Sodality Jurnal Sosiologi Pedesaan, 9(3). 
https://doi.org/10.22500/9202131995  

Sasih, A. W., Ananda, A., & Khaidir, A. (2018). Ngukok tradition; A smoking habit in Kubang village. 
Proceedings of the International Conferences on Educational, Social Sciences and 
Technology - ICESST 2018, 961. https://doi.org/10.29210/20181138  

Sumarni, M. L., Jewarut, S., Silvester, S., Melati, F. V., & Kusnanto, K. (2024). Integrasi Nilai Budaya 
Lokal Pada Pembelajaran di Sekolah Dasar. Journal of Education Research, 5(3), 2993. 
https://doi.org/10.37985/jer.v5i3.1330  

Swarna, M. F., Royani, A., Lestari, S. I., Rahmawati, C. A., & N, A. S. K. D. (2024). Peranan Gen Z 
dalam Mempertahankan Budaya Lokal Indonesia di Era Global. Karimah Tauhid., 3(5), 
5947. https://doi.org/10.30997/karimahtauhid.v3i5.13298  

Tumonggor, M. K., Karafet, T. M., Hallmark, B., Lansing, J. S., Sudoyo, H., Hammer, M. F., & Cox, M. 
P. (2013). The Indonesian archipelago: An ancient genetic highway linking Asia and the 
Pacific. Journal of Human Genetics, 58, 165–173. 

Wajdi, F., & Putra, Z. (2021). The Implementation of Elementary Student Character Values Among 
the Bajo Tribe through Pancasila Values as Character Building. Social Humanities and 
Educational Studies (SHEs) Conference Series, 4(4), 95. 
https://doi.org/10.20961/shes.v4i4.50591 


